

| Age of the |                                     |
|------------|-------------------------------------|
|            |                                     |
|            |                                     |
| A Comment  |                                     |
|            |                                     |
|            |                                     |
|            |                                     |
|            |                                     |
|            | فهرست                               |
| 5          | ييش لفظ                             |
| 7          | تغارف                               |
| 13         | علماء اور دفتري                     |
| 19         | علاء كا عروج                        |
| 23         | علماء اور مدرسہ                     |
| 27         | شربعت اور اریانی نظریه بادشاهت      |
| 33         | بنیاد پرستی اور اصلاحی تحریکییں     |
| 39         | علماء صفوی اور عثمانی دور حکومت میں |
| 47         | علماء عهد سلطنت ميں                 |
| 53         | ابوالفضل كا خاندان اور علماء        |
| 59         | اكبر اور علماء                      |
| 71         | اورنگ زیب اور علاء                  |
| 75         | مدرسه اور نصاب تعليم                |

| 113                                        | کے بعد  | علماء بإكستان . |
|--------------------------------------------|---------|-----------------|
| 123                                        | 8,00    | علماء اور معا   |
| 143                                        | ۵       | علماء اور حدي   |
| 151                                        | ا جميود | علماء اور ساج   |
| 155                                        |         | مسلم امد        |
| 161                                        |         | ا نتخاب         |
| 168                                        |         | كتابيات         |
| Jan San San San San San San San San San S  |         |                 |
| £_(6)                                      |         |                 |
| W.L.                                       |         |                 |
| 57.010                                     |         | 2               |
| The Robert                                 |         |                 |
| Halman                                     |         | 23              |
| 1. 3 m 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 |         | 27              |
| BUTTO BUTTON TO THE                        |         | 3.5             |
| with you the the second                    |         |                 |
| was the to                                 |         |                 |
| الواقفيل لاختيان الدخاء                    |         | 53              |
| Parley die                                 |         | 62              |
| 10.30 12-10.40                             |         | 17              |
| 1 1 1 1 W W.                               |         |                 |

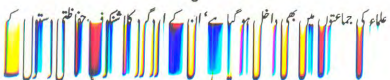
الله المستدري كورائل المرايات الله المرار الا الكون الا تحق المقدل كا الكون الم الله الكون الم الكون الم الكون الله الكون الم الكون المراك الكون المراك الكون المراك الكون المراك الكون ا

آج کے سیای حالات میں اس کتاب کی ایمیت اس لئے ہے کہ یہ علاء کے سیای کردار کا تاریخی جائزہ ان کی موجودہ سیاسی مرگر میوں اور ان کے مقاصد کو سجھنے میں مرد دے گی کیونکہ اس وقت علاء جس طرح سے سیاست میں داخل ہوئے ہیں ان کا یہ رول پاکستان کے ابتدائی دنوں میں نہیں تھا۔

ہر دول پاکستان کے ابتدائی دنوں میں نہیں تھا۔

1970ء کی دھائی میں جب سے انہیں عرب طکوں سے امداد ملنی شروع ہوئی ہے ان کا سیاسی کردار ان کے ذہبی کردار سے زیادہ اہم ہو گیا ہے۔ بلکہ ان میں سے کچھ تو ایسی جماعتیں ہیں جو محض سیاسی بن کررہ گئی ہیں ، جس کی دجہ سے علاء کا کردار جو اب سے تھا بہت حد تک بدل چکا ہے ، دین کی تبلیغ یا غرجب کے دفاع کے بجائے اب ان کا مقصد اقتدار پر قبضہ کرنا اقتدار میں شرکت کرنا ہے ، اس طرح سے دین کی ابہیت گھٹ کر فانوی رہ گئی ہے۔

الندا مای افتدار کی جنگ میں تشدد کا جو عضر دو سری سای جماعتوں میں ہے وہ



نظر آنے 'اور شان و شوکت والے طرز رہائش کو اختیار کرنے سے ان کی تشخیص عالموں والی نہیں رہی ہیں ' بلکہ یہ بھی جاگیرداروں کی صف میں شامل ہو گئے ہیں۔
لیکن پاکستان اور دو سرے مسلم ملکوں میں جو فرق ہے وہ یہ کہ اس شان و شوکت کی علامتوں کو اختیار کرنے کے باوجود ' یہ انتخابات میں کامیاب نہیں ہو سکتے ' ہیں ' کی علامتوں کو اختیار کرنے کے باوجود ' یہ انتخابات میں کامیاب نہیں ہو سکتے ' ہیں کیونکہ لوگ اب بھی سیاست اور فرہب کو علیحدہ سمجھتے ہیں ' اور علاء کے کردار کو صرف نسکلہ مسائل سمجھنے کی حد تک محدود رکھنا چاہتے ہیں۔

پاکتان میں علاء کی جماعتیں اس لئے مقبولیت حاصل نہیں کر سکیں کیونکہ ایوب خان کے بعد ہے ان کا تعلق کی نہ کی طرح ہے اقتدار کے ساتھ رہا ہے اور جہال آمریت ناکام ہوئی' وہاں علاء بھی آمروں کے ساتھ تعاون کرنے پر غیر مقبول ہوئے۔ ہمارے سیاستدانوں کی برعنوانیوں اور نا ابلی کے باوجود علا کی جماعتیں نعم البدل کے طور پر اس لئے ابھر کر نہیں آسکیں کہ ان کے تاریخی کردار کی جو یادیں لوگوں کے ذہن میں ہیں' وہ انہیں اس بات ہے روکتی ہیں کہ اقتدار ان کے حوالے کیا جائے۔ اس لئے علاء پس منظر میں رہتے ہوئے تو اپنے اثر کو استعمال کر رہے ہیں' اور عبائی جماعتیں ان کے اثر ہے ور کر ان کے منشور کو انفتیار کر رہی ہیں' گر جہاں تک عوام کا تعلق ہے' ان کا ذہن ابھی تک سیکولر ہے' اس سیکولر ذہن کو برقرار رکھنے کے عوام کا تعلق ہے' ان کا ذہن ابھی تک سیکولر ہے' اس سیکولر ذہن کو برقرار رکھنے کے طور کیا جائے۔ لئے ضروری ہے کہ لوگوں کے ذہنوں میں جو شک و شہمات ہیں انہیں دور کیا جائے۔ لئے ضروری ہے کہ لوگوں کے ذہنوں میں جو شک و شہمات ہیں انہیں دور کیا جائے۔ سے کاب ای سلمہ کی ایک کڑی ہے۔

ڈاکٹر مبارک علی \*\*

متبر 1993ء لا مور

ایک مرتبہ ایبا طبقہ وجود میں آگیا تو اس نے اپنے اقتدار اور طاقت کو محدود کرنے کے بجائے اور پھیلانا شروع کر دیا۔ خاص طور پر روزمرہ کی زندگی میں جو رسومات تھیں ان کی اوائیگی کا ذمہ اس نے اٹھا لیا 'اور پھر ان رسومات کی اوائیگی کو اس قدر پیچیدہ بنا دیا گیا کہ صرف وہی ان کو پورا کرنے کے اہل ہو گئے یہ صورت حال ہندو فہ جب میں ہے کہ جمال فرجی رسومات کی اوائیگی صرف برہمن طبقہ ہی کر سکتا ہے۔ یکی وجہ تھی کہ ذات پات کی تقسیم کے ابتدائی دور میں اگرچہ اولیت کشری طبقہ کو بھی گر دور میں اگرچہ اولیت کشری طبقہ کو بھی گر بعد میں اس کا درجہ دو سرا ہو گیا اور برہمن کو اولیت مل گئی۔ پھر برہمن نے اپنی مالی حیثیت کو مضبوط کرنے کے لئے رسومات کی اوائیگی اس قدر مہنگی کر دی کہ ایک عام آدمی کے لئے وہ ایک بوجھ بن گئی۔ یکی وجہ تھی کہ ہندوستان میں بدھ فہ ہیں ہی حال بھی بھاشوؤں کا ادارہ وجود میں آگیا اور ایک عام آدمی ان کے ہاتھوں استحصال کا شکار ہو گیا۔

یں کچھ عیمائیت میں ہوا'کہ جمال ابتداء میں کوئی ندہبی جماعت نہیں تھی۔ گر بعد میں نہ صرف ایک طاقت ور ندہبی جماعت وجود میں آئی بلکہ چرچ اور پوپ کے قائم ہونے کے بعد یہ ایک موثر جماعت بن گئی۔

اطلای معاشرہ میں بھی ای عمل کو دھرایا گیا۔ اس کے ابتدائی دور میں جب کہ مسائل اس قدر پیچیدہ نہیں تھے۔ ندہب کی تعلیم کو ہر فرد آسانی کے ساتھ سمجھ سکتا تھا لیکن جب فتوحات اور ندہب کی تبدیلی کی دجہ سے بڑی تعداد میں لوگ مسلمان ہونا شروع نہوئے تو اسلامی معاشرہ قبائلی دور سے نکل کر جاگیردارانہ اور ملوکیت کے دور میں داخل ہو گیا۔ اس کے ساتھ ہی معاشرہ میں لاتعداد ایسے مسائل اٹھ کھڑے ہوئے

کہ جن کے بارے میں کوئی واضح احکامات نہیں تھے۔ للذا ان کے حل کے لئے ایک پیشہ ور طبقہ وجود میں آیا۔ آگہ مسلمان معاشرہ کی ہدایت کا کام سنجال سکے۔

علماء کے اس طبقہ نے اپنی پوری زندگی ندہبی تعلیم کے حصول کے لئے وقف کر دی اور قرآن حدیث فقہ اور تغییر کے مطالعہ کے بعد وہ خود کو اس قابل پاتے شے کہ وہ معاشرہ کے سای معاشی اور ساجی مسائل کا حل ندہب کی روشنی میں دے کیس۔ لنذا شادی طلاق اور وراثت سے لے کر روزمرہ کی زندگی کے معاملات کہ عشل کیے کیا جائے ؟ لباس کس فتم کا ہو؟ اور کھانا کیے کھایا جائے ؟ وغیرہ تک کے مسائل میں لوگ ان سے پوچھنے لگے۔

دوسری طرف حکومت نے عدالتی امور اور انتظامیہ میں ان کا تقرر کرنا شروع کر
دیا۔ جن میں قاضی' مفتی اور صدر کے عمدے قائل ذکر ہیں۔ ان حیثیتوں میں علماء
ندہی تعلیمات اور اپنے علم کی روشنی میں فتوے دیا کرتے تھے کہ جس پر عمل کرنا ہر
مسلمان کے لئے ضروری تھا۔

اس طرح آگے چل کر علماء کی دو قسمیں وجود میں آئیں۔ ایک وہ جو کہ اعلیٰ تعلیم یافتہ مولوی تعلیم یافتہ مولوی تعلیم یافتہ مولوی مسجدوں کے امام اور خطیب بن گئے اور اس طرح ان دونوں اقسام کے علماء نے معاشرہ میں علیحدہ کردار اوا کئے۔ اعلیٰ تعلیم یافتہ علماء حکومت کے عمدے داروں کی حیثیت سے بیچیدہ قسم کے سیاسی عابی اور معاشی مسائل کا حل پیش کرتے تھے۔ جب کہ دو سری قسم کے مولوی پیدائش' شادی اور موت کی رسومات کی اوائیگی کرتے تھے۔

شیعوں میں علاء کی درجہ بندی ان کے علم اور تجربہ کی بنیاد پر کی گئی ہے اور اس

لیں ہر عالم کو مولع ملا ہے کہ وہ ایک درجہ سے دو سرے درجہ لیں جا کیے۔ ان لیں مجمد " آیت اللہ امام اور نقید کے درجات ہیں۔ اس طرح درجہ کے لحاظ سے ہر ایک کے علیمدہ فرائض ہیں۔

علماء نے معاشرے کے دو سرے طبقوں سے خود کو علیحدہ سے شاخت کرنے کی غرض سے اپنا علیحدہ لباس مخصوص کرلیا ہے اور اب صورت عال بیہ ہے کہ ہر مسلک کے علماء کا علیحدہ لباس' داڑھی کی مخصوص تراش اور پگڑی یا ٹوپی ہوتی ہے' جو اس کے فرقہ یا جماعت کی پہچان ہو جاتی ہے۔ جب بھی لوگ ان سے مخاطب ہوتے ہیں تو ان کے نام کے ساتھ مولوی صاحب یا مولانا کا اضافہ کرتے ہیں اونچے ورجہ کے عالم خود کو علامہ کملانا پند کرتے ہیں۔

اب لئے یہ کہنا مناسب نہیں ہے کہ اسلام میں کی ذہبی گروہ کا وجود نہیں علاء کی شکل میں یہ نہبی گروہ کا وجود نہیں علاء کی شکل میں یہ ذہبی طبقہ موجود ہے اور جروہ شخص جو مسلمان گرانہ میں پیدا ہوا ہے اس کی زندگی میں پیدائش سے لے کر موت تک مولوی کا وجود ہو تا ہے اور سیکولر ہونے کے باوجود ایک مسلمان اس پر مجبور ہے کہ روزمرہ کے مسائل میں ان کے مشورہ کو تشلیم کرے۔

کی وجہ ہے کہ اردو کے بہت ہے اخباروں میں ہرہفتہ مسئلہ مسائل کا ایک کالم آیا ہے کہ جس مین مولوی فتوے دے کر ان کا حل پیش کرتا ہے اور اس طرح علاء عام آدی کی زندگی سے لے کر اس کے روز مرہ کے معاملات اور پلیک لائف میں عمل دخل کرتے ہیں۔ مسلمان معاشرہ میں چونکہ فذہب زندگی کے ہر شعبہ میں پیوست ہے اس لئے ہرنیا کام شروع کرنے سے پہلے یا ہرنی چیز اختیار کرتے وقت اس بات کی ضرورت سمجی جاتی ہے کہ اس کے بارے میں علاء سے رائے لے لی جائے کہ بیہ نہ جب کے مطابق ہے یا نہیں۔ اس رجمان کی وجہ سے مسلمان معاشرہ میں علماء کی اہمیت بردھ گئی ہے اور وہ ان معاملات پر بھی مشورے دیتے ہیں کہ جن کے بارے ہیں ان کا علم محدود ہوتا ہے۔ اس لئے اکثر متفاد فتوے دے دیئے جاتے ہیں جو مسائل کو حل کرنے کے بجائے انہیں اور الجھا دیتے ہیں۔ یکی وجہ ہے کہ آبادی کے کنٹرول ' انشورنس' بنگنگ اور انٹریٹ کے مسائل اب تک نہ ہی طور سے حل نہیں ہوئے اور یہ اس بات کا جبوت ہے کہ علماء بدلتے ماحول اور اس کے تقاضوں سے ناواقف اور یہ اس بات کا جبوت ہے کہ علماء بدلتے ماحول اور اس کے تقاضوں سے ناواقف ہیں۔

علاء اور دفتری (بیورد کریٹس)

- The still be a like man 2 by - not - 1 - 2 2 16

اسلای تاریخ کے اولین دور میں ' فرجی لوگوں کا ایک ایبا طبقہ پیدا ہوا جو کہ خانہ بنگیوں اور مسلمانوں کے قتل عام ہے انتہائی بددل تھا۔ اور اس لئے یہ سمجھتا تھا کہ ان حالات میں سیاست میں حصہ لینا اور کمی ایک جماعت کا ماتھ دینا اس کے مترادف ہے کہ مسلمانوں کو تباہ و برباد کیا جائے ' ان کے اتحاد کو توڑا جائے اور ان کی طاقت کو کمزور کیا جائے گر اس کے ماتھ ماتھ ان لوگوں کے ذہن میں یہ بھی تھا کہ وہ حالات کے مائے کمزور ہیں اور ان میں اتنی طاقت نہیں ہے کہ وہ ان کا رخ موڑ کیس یا تبدیلی لا سیس۔ اس لئے اس گروہ میں سیاست کے خلاف نفرت کے جذبات کیس یا تبدیلی لا سیس۔ اس لئے اس گروہ میں سیاست کے خلاف نفرت کے جذبات پیدا ہوئے اور انہوں نے اس کا حل یہ نکالا کہ دنیاوی معاملات کو ترک کرکے فہ بیس سیارا لیا جائے اور فہ بی تعلیمات کو حاصل کرکے اس بات کی کوشش کی جائے کہ لوگوں کی اخلاقی اور روحانی زندگی سر مر سکے۔

اس صورت حال میں فرجی لوگوں یا علماء کا یہ گروہ سیاست سے بالکل کنارہ کش



کی کہ حکومت سے دور رہ کر ذہبی تعلیمات کے حصول میں خود کو وقف کر دیا جائے۔
ان میں اور امیہ خاندان میں اس وجہ سے بھی تصادم نہیں ہوا کہ انہوں نے اپنی
حکومت میں عربی روایات و اقدار کو باقی رکھا اور ان کا تحفظ کیا اور ایک طرح سے
انہوں نے مطلق العنائیت کو اختیار نہیں کیا بلکہ عربی قبائلی روح کو برقرار رکھا۔ اس
وجہ سے ان کے دور حکومت میں عربوں کا غیر عربوں پر تسلط قائم رہا اور انہیں جو
مراعات ملیں ان کی وجہ سے وہ حکومت کے خلاف نہیں ہوئے۔

لیکن یہ صورت حال اس وقت تبدیل ہوئی جبکہ امیہ خاندان کے خلاف عباسیوں
نے تحریک چلائی اور جو بالاخر ۲۵۵ء میں کامیاب ہوئی۔ جس کے نتیجہ میں امیہ خاندان کا تختہ الٹ دیا گیا اور ان کی جگہ عباسی خاندان نے اپنی حکومت قائم کر لی۔ چونکہ عباسی انقلاب ایرانیوں کی وجہ سے کامیاب ہوا تھا اس لئے نئی حکومت میں ایرانیوں کا تسلط بردھ گیا اور خلیفہ کے دربار میں تمام اعلیٰ عمدے ایرانیوں کو مل گئے۔ یہ اسلامی تاریخ کا ایک اہم واقعہ تھا کیونکہ اس میں ایرانیوں اور عربوں کا باہمی ملاپ ہوا۔ گرچونکہ عربوں کو اپنے سیاسی اقتدار سے ہاتھ دھونا پڑے اور ساتھ ہی میں ان کا ساجی اور ثقافتی تسلط بھی ٹوٹا اس وجہ سے ان میں ایرانی اثرات کے خلاف زیروست جذبات بیدا ہوئے۔

اس لئے اس مرحلہ پر عربوں نے علماء کے ذریعہ اس بات کی کوشش کی کہ ایرانی
دفتری اور نوکر شاہی سے نجات حاصل کی جائے جو کہ خلیفہ کے دربار میں مکمل طور پر
تسلط حاصل کر چکے تھے۔ اس تصادم نے علماء کے اس طبقہ کو جو اب تک سیاست سے
دور نہ ہی تعلیمات کے حصول میں معروف تھا۔ اسے دوبارہ سے سیاس طور پر باعمل کر

دیا۔ علاء نے اپنے اثر و رسوخ اور طاقت کو قائم کرنے کے لئے اس بات کی کوشش کی کہ خلیفہ کو شریعت کی بالادسی کی کہ خلیفہ کو شریعت کی ماتحت کر دیا جائے کیونکہ ایک مرتبہ جب شریعت کی بالادسی قائم ہو جائے گی۔ تو اس صورت میں اس کی تشریح اور تاویل کرنے کے لئے ان ہی کی ضرورت ہو گا کہ تمام معاملات میں ان کی ضرورت ہو گا کہ تمام معاملات میں ان سے مشورہ کرے۔

دوسری طرف ایران کے دفتری یا نوکر شاہی سے تعلق رکھنے والا گروہ تھا کہ جنہیں عبای انقلاب کے نتیجہ میں انظامیہ اور سیاست میں بالادسی حاصل ہو گئی تھی، اس لئے وہ چاہتے تھے کہ اسے برقرار رکھنے کے لئے قدیم ایرانی سلطنت کے ڈھانچہ کو دوبارہ سے قائم کیا جائے اور ساتھ ہی میں ساسانی دور کی درباری رسومات اور روایات کو واپس لایا جائے کہ جس میں ایک مطلق العنان بادشاہ ایک طاقت ور انظامیہ کی مدد سے حکومت کرتا ہے اور دونوں ایک دوسرے کے لئے لازم و ملزوم ہوتے ہیں۔ ان کے اس ڈھانچہ میں علاء اور شریعت کی بالا دستی شامل نہیں تھی بلکہ علاء تھی ایران کے زو شی ذہب کے موہدوں کی طرح ریاست کے ماتحت شے، اور بادشاہ کا کہا ہوا ہر لفظ قانون کی حیثیت رکھتا تھا۔

بدلتی ہوئی سای صورت حال نے ایران کے دفتری یا نوکر شاہی کے ہاتھوں کو مضبوط کیا کیونکہ جب فتوحات کے ذریعہ عبای سلطنت میں توسیع ہوئی اور اس میں نئے علاقے اور مختلف نداہب کے لوگ شامل ہوئے تو اس کے نتیجہ میں بہت سے انتظامی مسائل کے ساتھ نئے ساجی اور ثقافتی مسئلے بھی پیدا ہوئے جن کی وجہ سے اس بات کی ضرورت محسوس کی گئی کہ خلیفہ اپنے لا محدود اختیارات کو استعال کرتے ہوئے انہیں عل کرے ان کے عل میں خلیفہ نے سب سے پہلے اپنے ذاتی اور ہوئے انہیں عل کرے ان کے عل میں خلیفہ نے سب سے پہلے اپنے ذاتی اور



ای وجہ سے اس تصادم میں علماء کی میہ کوشش کہ وہ خلیفہ کی سامی طاقت کو محدود كركے اسے شريعت كے ماتحت كر ديں عاكم ہو گئي اور اس كے برعكس ايران کے وفتری لوگوں نے خلیفہ کو ایران باوشاہت کے ڈھانچہ میں ڈھال دیا اور جن علماء نے ان کے راستہ میں حاکل ہونے کی کوشش کی انہیں سخت سزائیں دی گئی۔ جن میں سے ایک مثال امام طنبل (دفات ۸۵۵) کی ہے کہ جنہوں نے طلق قرآن کے نظرمہ کو تتلیم کرنے سے انکار کر دیا' اور خلیفہ کی جانب سے دی جانے والی ہر سزا کو برداشت کیا لیکن یہ انفراوی مثالیں ہیں۔ علماء کی اکثریت نے حالات کے تحت خلیفہ کی مطلق العنانيت كو تشليم كرليا٬ اور خود كو اس كي ما تحتى ميں دے كر اس كے ہر عمل كو حائز قرار دینے کے لئے فتویٰ دینا شروع کر دیا۔

یاں پر یہ سوال بھی بیدا ہو تا ہے کہ آخر علاء کو کیوں اس تصادم میں شکست ہوئی اور کیوں ارانی نوکر شاہی ان کے مقابلہ میں کامیاب ہوئی اور کیوں شریعت پر ایس تقاضے غالب آئے؟ اس کا جواب یہ ہے کہ علماء کے پاس کسی فتم کی ساسی طاقت نہیں تھی۔ ان کے باس صرف نرہی علم تھا کہ جس کی بنیاد پر وہ اپنے مخالفین ے متصادم تھے ، جب کہ اس کے مقابلہ میں ایرانی نوکر شاہی کے پاس سیاسی طاقت تھی اور برلتے ہوئے حالات میں اس بات کی ضرورت تھی کہ خلیفہ زیادہ سے زیادہ طاقت ور ہو۔ اس کے علاوہ جہاں تک عوام کا تعلق ہے ان کا اس تصادم سے کوئی واسط نہیں تھا اور علاء ان کی جایت حاصل کرنے میں اس لئے ناکام ہو گئے کہ اس وقت سای استحام کی وجہ سے انہیں امن و امان اور خوش حالی میسر تھی اور اس میں

انہیں کوئی ولچپی نہیں تھی کہ کون سی جماعت کیا حاصل کرنا چاہتی ہے اور سب سے بردھ کر یہ کہ بدلتے ہوئے حالات میں علماء کے پاس اتنا علم نہیں تھا کہ وہ سابی معاشی معاشی مسائل کا حل پیش کر سکیں اور ایبا حل جو معاشرے کے مختلف طبقات کے لئے قابل قبول بھی ہو۔

اس طرح سے علماء کی فکست کے بعد سیاست اور ندہب علیحدہ علیحدہ ہو گئے اور علماء اپنی ناکامی کے بعد دوبارہ سے ندہبی تعلیم کے حصول میں مصروف ہو گئے اور انہوں نے اپنی توجہ اس بات پر مبذول کر دی کہ لوگوں کی روحال زندگی کو کیسے بہتر بنایا جائے؟

ان کے بیچہ میں اسلامی معاشرے میں دو قتم کے رجانات پیدا ہوئے۔ اول ریاست کی سربرتی میں ایسے سیاس ادارے اور ہمہ گیر ثقافتی روایات پیدا ہو کیں کہ جنوں نے معاشرہ میں رواداری کو پیدا کیا اور غیر مسلموں کو معاشرہ کا ایک حصہ بنا کر انہیں اس بات کا موقع دیا کہ وہ اس کی تقیر اور ترقی میں بھرپور حصہ لیں' اس کی ایک مثال عباسیوں کے قائم کردہ دارالحکمت میں ہے کہ جس میں عیمائی اور یمودی علماء شامل سے کہ جنوں نے بونانی علوم کے عربی میں ترجے کے۔

دوسرا مثبت فائدہ سے ہوا کہ عربوں نے غیر عرب ثقافت کو اختیار کرکے ذہن کو کشادہ کیا جس کی دجہ سے عبای دور میں علم و ادب میں زبردست ترقی ہوئی۔

اس کے مقابلہ میں علاء نے معاشرہ میں تنگ نظری کی روایات کو بر قرار رکھتے ہوئے ہر نئی چیز کی مخالفت کی اور اسلام کی پاکیزگی کو اس میں سمجھا کر اس میں صرف عربی ثقافت باتی رہے اور دو سرے عناصرے اے پاک کر دیا جائے۔

اگرچه علماء کو اس مرحله پر شکست مو گئی مگر دیکھا جائے تو بیر ترقی پیند اور رجعت

to - a lor said of a surface that

made a to the total the continue at me

こうしょうなのないないというころしてもいるう

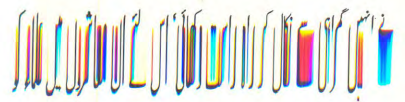
The state of the s

علماء كاعروج

11日本によりないないないないようない

اگرچہ تاریخ کے اس پہلے تصاوم میں علماء کو ناکامی ہوئی اور وہ سیاسی طور پر اقتدار حاصل کرنے میں ناکام رہے' گر اس شکست اور ناکامی کے باوجود انہوں نے ہمت نہیں ہاری یہ تو ضرور ہوا کہ انہول نے سیاست سے کنارہ کشی کرکے وربار کی ملازمت کرلی اکثر نے اپنی توجہ نہ ہی تعلیمات کے حصول اور فروغ میں لگا دی اور اس کوشش میں مصروف رہے کہ ان بنیادوں پر وہ معاشرہ میں اعلیٰ اور باعزت مقام حاصل کریں۔

برلتے ہوئے حالات نے انہیں پھراس بات کا موقع دیا کہ وہ ایک موثر جماعت
کی حیثیت ہے ابھریں' انہیں اس بات کا موقع عباسیوں کی نئی فقوات کی وجہ سے ملا
کہ جس کے بتیجہ بیں نہ صرف نئے علاقوں پر قبضہ ہوا بلکہ نئے لوگ بھی ان کے
ساتھ آئے۔ ان نئے لوگوں میں تبلیغ کا کام مشنری علاء نے کرنا شروع کر دیا اور جو
لوگ مسلمان ہوئے ان میں ان علاء کے لئے احرام کے جذبات پیدا ہوئے کہ جنہوں



باعزت مقام مل گیا اور ان میں سے اکثر کو تو اولیاء کا ورجہ وے دیا گیا-

ان نے معاشروں کے نو مسلموں میں علماء کا اثر و رسوخ اس وجہ ہے بھی بردھا کہ ان کی مادری زبان عربی نہیں تھی۔ اس لئے قرآن 'تغیر' حدیث اور فدہی تعلیمات کو ان کے لئے سمجھنا مشکل تھا۔ اس لئے انہیں ایسے لوگوں کی ضرورت تھی کہ جو عربی زبان جانے ہوں اور ان میں یہ الجیت ہو کہ انہیں فدہبی تغلیمات ان کی زبانوں میں سمجھا بکیں۔ اس کی وجہ سے علماء کی اہمیت بردھ گئی اور بہت جلد فدہبی تغلیمات اور معلومات پر ان کا قبضہ ہو گیا اور اس نے ایک الی جماعت کو پیدا کرنے میں مدد دی جو فدہب اور لوگوں کے درمیان میں ایک واسطہ کا کام وے۔

اس کے ساتھ ہی تبدیل ہوتے ہوئے سیائ معاشی اور ساجی حالات کی وجہ سے
اسلام میں چار فقتی ہذاہب نے مقبولیت حاصل کر لی۔ جن میں حفق 'شافعی' ماکلی اور
صنبلی بین' ان کے اثرات اسلامی دنیا کے مختلف ملکوں میں آہستہ آہستہ بھیلے۔ یماں
عک کہ ہر مسلمان پیدائش طور پر ان چار میں سے کسی ایک کو ماننے والا ہو گیا۔ چو نکہ
یہ فقتی ہذاہب انتائی چیچیدہ تھے۔ اس لئے ان پر عبور حاصل کرنا اور پھر ان کی
روشنی میں مختلف مسائل پر فقے دینا ہر آدمی کے بس میں نہیں تھا۔ اس لئے علاء
نے ان میں دسترس حاصل کرکے معاشرے کی نہ بی راہنمائی حاصل کر لی۔ اس کی وجہ
سے ہر مسلمان اس امر پر مجبور ہوا کہ وہ اپنے مسائل کے لئے علاء سے رائے طلب
کے سائل کے لئے علاء میں مشکل اور چیچیدہ
مسائل پر فتوے دیئے جاتے تھے۔

اس عمل نے مسلمان معاشرہ میں ریاست اور زہب کو علیحدہ کر دیا کیونکہ اب

ریاست کا کام بیر تھا کہ وہ نیکس وصول کرے۔ لوگوں کو انصاف دے اور ملک میں قانون کی بالادستی قائم کرکے لوگوں کو تحفظ دے۔ جب کہ دوسری جانب علاء کا کام بیر تھا کہ ذہبی تغلیمات کو پھیلائیں اور فقہی ندا جب کی روشنی میں فتوے دے کر لوگوں کی ساجی و ثقافتی اور معاشی الجھنوں کو دور کریں۔

لین یہ صورت حال ایک بار پھر تبدیل ہوئی۔ جب عبای خلافت میں زوال کے آثار شروع ہوئے تو اس کے نتیجہ میں جگہ خود مخار صوبائی حکومتیں وجود میں آنے لیس اور نئے حکمران خاندانوں نے ساس افتدار قائم کرنا شروع کر دیا۔ ان نئے حکمران خاندانوں کو نہ صرف ساسی طاقت کی ضرورت تھی کہ جو ان کے پاس فوج کی شکل میں موجود تھی' اور اس کے ذریعہ وہ اپنی خود مخاری کو قائم رکھنے میں مصروف شخ کر اس کے ساتھ ساتھ انہیں نہ ہی سمارے کی بھی ضرورت تھی کہ جو انہیں خلافت سے علیمرگی کا جواز دے اور لوگوں کو مطمئن کرے کہ ان کی آزادی اور خود مخاری کی اصل وجد نہ جب کا شخفظ ہے۔

اس لئے ان نئی صوبائی حکومتوں نے علاء کو ریاست کے ڈھانچہ میں ضم کرلیا اور ان کے لئے خاص بذہبی و عدالتی عمدے مقرر کئے گئے 'جن میں قاضی' مفتی اور صدر شامل تھے۔ اس کے علاوہ انہیں ٹیکس جمع کرنے ' سزائیس دینے اور ملک میں امن و امان قائم کرنے کے فرائض بھی سونچے گئے۔ انظامیہ میں شمولیت کے بعد علماء کا طبقہ نہ ہی جماعت سے نکل کر سیاسی اور ساجی طبقہ اعلیٰ میں شامل ہو گیا۔ جس کی وجہ سے ان کی حیثیت تبدیل ہو گئی اور انہوں نے دولت مند تا جروں' امراء' اور دربار کے اعلیٰ عمدے داروں کے خاندانوں میں شادی بیاہ کرکے خود کو اس میں شامل دربار کے اعلیٰ عمدے داروں کے خاندانوں میں شادی بیاہ کرکے خود کو اس میں شامل کر لیا۔ چنانچہ اس عمد میں' یعنی گیارہویں و بارہویں صدیوں میں ایسی بہت سی مثالیں



ہیں۔ جس کا مطلب سے ہوا کہ نہ ہی امور کے ساتھ ساتھ انہوں نے سیاسی اقتدار بھی ماصل کر لیا تھا اور حکومت کا ایک حصہ بن گئے تھے۔

اگرچہ سے طرور ہوا کہ ریاست میں شمولیت کی وجہ سے علماء کے کروار پر زبردست اثر پڑا کیونکہ اب انہوں نے حکومت و حکران کے مفاوات کا تحفظ شروع کر دیا۔ ریا اور خود کو لوگوں سے علیحدہ کرکے ان کے ساتھ رعیت والا سلوک شروع کر دیا۔

ان کا یہ کردار اس دور کی تاریخ میں واضح طور پر موجود ہے کیونکہ انہوں نے اپنی ڈبنی حیثیت کو حکمران کے مفاد کے لئے استعال کیا اور دربار میں جو سیاسی عمل جاری تھا اس کی مخالفت کرنے کے بجائے اس کی تمایت کی مثلاً ان میں سے اکثر شاہی خاندانوں نے لوگوں میں اپنی حیثیت کو تشلیم کرانے کے لئے اس بات کے دعوے کئے کہ ان کا تعلق قدیم ایرانی شاہی خاندانوں سے ہے اور اس مقصد کے لئے انہوں نے دربار میں قدیم ایرانی شاہی خاندانوں سے ہے اور اس مقصد کے لئے انہوں نے دربار میں قدیم ایرانی رسومات کو رواج دیا اور قدیم ایرانی شوار جن میں نو روز کا شوار قابل ذکر ہے اسے بڑی شان و شوکت سے منانا شروع کر دیا۔ ان کے درباروں میں شراب اور عیش و عشرت کی مخلیں علی و گانا و رقص عام شے گر علاء نے اس بورے عمل کو خاموشی سے دیکھا اور ضرورت پڑی تو اس کے حق میں ہی فیصلہ دیا اور اپنے سابی و سیاسی مرتبہ کو برقرار رکھنے کے لئے اس نظام کی تمایت کی۔ نے لوگوں میں ان کی عزت کو کم کر دیا اور اس کے بعد سے اوب شاعری اور لطیفوں و تقوں و کمانیوں میں ان کی عزت کو کم کر دیا اور اس کے بعد سے اوب شاعری اور لطیفوں و تقوں و کمانیوں میں ان کی عزت کو کم کر دیا اور اس کے بعد سے اوب شاعری اور لطیفوں و تقوں و کمانیوں میں ان کی عزت کو کم کر دیا اور اس کے بعد سے اوب شاعری اور لطیفوں و تقوں و کمانیوں میں ان کی عزت کو کم کر دیا اور اس کے بعد سے اوب شاعری اور لطیفوں

manual to the time to be seen to be and the

## علاء اورمدرسم

مررسہ کے قیام سے پہلے ' ذہبی تعلیم یا تو استاد کے گھرپر دی جاتی تھی اور یا پھر معبد میں ' کہ جمال بیک وفت کی استاد اپنے طلقے بنا کر طالب علموں کو پڑھایا کرتے سے سے یہ تعلیم عام طور پر نجی ہوتی تھی اور ریاست بہت کم ان کی مالی ایداد کیا کرتی تھی۔ اگر کوئی علاء ' استادوں ' اور ذہبی تعلیم کے لئے چندہ دے اور ان کی مالی اعانت کرے تو اسے نیک کام سمجھا جاتا تھا۔ اس وجہ سے اکثر جلد ہی تعلیم کا خرچہ گاہے بھی حضرات کی مدد سے چلا کرتا تھا۔ جن میں تاجر امراء ' اور حکومت کے اعلیٰ عدے دار شامل ہوا کرتے تھے۔

جب عبای ظافت کی کمزوری کی وجہ سے 'ظافت کے صوبوں میں آزاد حکومتیں قائم ہونا شروع ہوئیں تو ان کو ایسے تربیت یافتہ علاء کی ضرورت تھی کہ جو قاضی ' مفتی' اور صدر کے عمدوں کے لئے مناسب ہوں۔ چنانچہ اس ضرورت کو پورا کرنے کی غرض سے مدرسہ کی ضرورت پڑی تاکہ ایک ایسا ادارہ ہو کہ جمال باقاعدہ تعلیم و

تربیت کے بعد علاء کو تیار کیا جا سکے۔ کما جاتا ہے کہ پہلا مدرسہ خراساں میں قائم ہوا'

اور اس کے بعد اس کی تھلید گرتے ہوئے اسلامی دنیا کے مختلف حصول میں مدرسے قائم ہونا شروع ہو گئے۔

چونکہ ایک مدرسہ کے لئے ضروری تھا کہ اس کی ایک عمارت ہونی چاہیے کہ جس میں استادوں و طالب علموں کے لئے کتب خانہ ہو' اس میں باقاعدہ تنخواہ دار اساتذہ ملازم ہوں اور طالب علموں کی رہائش کے لئے ہاشل ہو' اس لئے ایک ایا ادارہ چندوں کے سمارے نہیں چل سکتا تھا۔ اس کے لئے باقاعدہ آمدنی کی ضرورت تھی۔ اس لئے ان مدرسوں کو ریاست نے مالی امداد فراہم کی اور اس طرح ریاست نے مالی امداد فراہم کی اور اس طرح ریاست نے نہ صرف مدرسوں پر اپنا تسلط قائم کر لیا بلکہ مذہبی تعلیم کو بھی اپنے مفادات کے لئے استعمال کیا۔

ان مدرسوں کا پہلا مقصد تو سے تھا کہ ایسے لوگوں کی تربیت کی جائے جو شریعت و فقی امور میں ممارت رکھتے ہوں تاکہ سے لوگ عدالتی عمدوں پر مقرر کئے جائیں۔
اس لئے بہت جلد ایسے مدرے قائم ہونا شروع ہو گئے کہ جو چار سی فقهی نداہب میں طالب علموں کو تعلیم دیتے تھے اس کی وجہ سے مدرسہ ایک ایبا مرکز ہو گیا کہ جو معاشرے کی ندہی ضروریات کو پورا کرتا تھا' اور ندہی اقدار کا شخط کرتا تھا۔

سنی عالم اسلام کے مقابلہ میں ' مصر میں فاطمی خلافت (۹۰۹ سے ۱۵۱۱) نے مشہور الازھر کی بنیاد ڈالی جو کہ اگرچہ مسجد کا نام تھا گریہ ایک مدرسہ تھا کہ جس کا مقصد یہ تھا کہ بیاں ایسے مشنری علاء کی تربیت کی جائے کہ جو سنی عقائد کے خلاف تبلیغ کرکے لوگوں کو شیعی عقائد کی طرف ماکل کر سکیں۔ فاطمی ریاست نے الازھر کی مکمل طور پر سریرستی کی اور اس میں مشہور علاء کو بحیثیت استاد کے مقرر کیا اور ان کی اچھی

"خواہیں مقرر کیں تا کہ وہ اطمینان کے ساتھ درس و تدریس میں مشغول رہ سکیں۔
تقریباً دو سو سال تک الازھر شیعی عقائد کی تعلیم کے لئے مشہور رہا کہ جس کے تربیت
یافتہ مبلغ علماء پوری اسلامی دنیا میں پھیل گئے اور برے موثر انداز میں انہوں نے
اپنے عقائد کی تبلیغ کی۔ ان مشمری علماء کی سرگرمیاں اس قدر خفیہ اور اس قدر اثر
کرنے والی تھیں کہ اس سے سی معاشرے پریٹان ہو گئے 'اور انہیں ان سے
زیردست خطرے کا احساس ہوا۔

للذا اس صورت حال سے خفنے کے لئے سلجوق خاندان کے مشہور وزیر نظام الملک (وفات- ۱۰۹۲) نے مدرسوں کا ایک سلسلہ شروع کیا جو اس کے نام سے مدرسہ نظامیہ مشہور ہوا۔ یہ مدرسے بغداد' نیٹاپور' ہرات' اصفہان 'اور موصل میں قائم ہوئے۔ بغداد کے مدرسہ کے پرنیل مشہور ندہی عالم غزالی (وفات - اااا) سے ان مدرسوں کی ندہی تعلیم میں حفی و شا نعی' فقبی مسالک پر زور دیا جاتا تھا' اور ساتھ میں انہیں اس مقصد کے لئے تربیت دی جاتی تھی کہ وہ شیعہ' اسا عیل' اور قرا ملی تحریکوں کا مقابلہ کرتے ہوئے ان کے عقائد کو رد کریں۔

اس ندہبی تصادم کا نتیجہ یہ ہوا کہ دونوں جانب سے علماء کو انتائی اہمیت مل گئی اور انہیں سی و شیعہ حکومتوں کی جانب سے نہ صرف مالی ایداد ملنے گئی بلکہ ان کی سربر سی حاصل ہو گئی۔ اس کی وجہ سے معاشرے میں ان کا ساجی رتبہ بردھ گیا اور ان کو بھی یہ احساس ہو گیا کہ ان کا تعلق اس گروہ سے ہے کہ جو صراط متنقیم پر ہیں۔ اس لئے یہ ان کا فرض ہے کہ وہ لوگوں کی راہنمائی کریں اور حکمرانوں کے اعمال کی بھی جانچ پر تال کریں تاکہ وہ فدہب سے روگردانی نہیں کر سکیں۔

لكن مدرسه ك دو نتائج فك ايك طرف تو اس في علاء كو منظم كيا- انهيل



اس کے ساتھ ساتھ یہ بھی ہوا کہ ان مرسول نے آیک بری تعداد میں فارغ التھیل طالب علموں کو پیدا کرنا شروع کر دیا جس کی وجہ سے ریاست میں جتنی مانگ تھی۔ یہ اس سے زیادہ بردھ گئے اور جب انہیں کوئی کام کرنے کو نہیں رہا تو غربت و بروزگاری کے ہاتھوں مجبور ہو کر انہوں نے ذہبی مسائل اور تنازعے پیدا کرنا شروع کر دی اور فرقہ واریت کو خوب ہوا دی۔ چونکہ انہیں ریاست میں عمدے نہیں طے۔ اس لئے انہوں نے حکومت کی بھی مخالفت شروع کر دی اور ساتھ ہی میں ان علماء کو بھی اپنی تنقید کا نشانہ بنایا کہ جو ریاستی عمدے وار تھے۔ ان کی نظر میں یہ علماء ذہب کا کاروبار کر رہے تھے 'اور دین احکامات کی خلاف ورزی کرتے ہوئے ان سے روگردانی میں معروف تھے۔

اس لئے انہوں نے ان علاء کو علاء سو کما اور خود کے لئے علاء حق کا لقب اختیار کیا۔ گر اس سارے مسئلہ نے ایک نئی صورت حال اختیار کرلی کیونکہ علا سو اور علاء حق میں مجھی بھی متفقہ فیصلہ نہیں ہو سکا اور جر گروہ ایک دوسرے کو اس سے مخاطب کرتے رہے۔

اپ مقدمہ کو مضبوط کرنے کی غرض سے علماء نے لوگوں کی طرف توجہ دی اور فرجی معاملات پر ان کے جذبات کو ابھارنا شروع کر دیا اس کا نتیجہ سے ہوا کہ مسلمانوں میں فرقہ واریت کی بنیادیں پڑ گئیں اور فرجی بنیادوں پر ایک دوسرے سے نفرت کی ابتداء ہو گئی۔

ایک مسلمان حکمران کی کیا خصوصیات ہونی جاہیں؟ اس مسلمہ پر عباسی خلافت کے

اس کے مقابلہ میں ایران کے وفتری یا عمدے دار ایران کے قدیم نظریہ باوشاہت کا احیاء چاہتے تھے کہ جس میں بالادی حکمران کو تھی اور شریعت کو اس کے مفادات اور مرضی کے مطابق بدلتے رہنا چاہیے تھا۔ چنانچہ انہوں نے ایک اچھے حکمران کا جو تصور قدیم ایران میں تھا' اس کا دوبارہ سے احیاء کیا اور وہ بہت سارا ادب عبی زبان میں نتقل کر دیا کہ جس میں بادشاہ عادل کی خوبیاں بیان کی گئی ہیں۔ ان میں سے ۸ ویں اور ۹ ویں صدیوں میں جو کتابیں وربار کے آواب پر لکھی گئیں۔ ان



کے ساتھ ہی ریاسی اداروں کو اس طرح سے تشکیل دیا کہ وہ محمران کی مرضی و خواہش کے تابع رہیں۔

عبای حکومت کی کروری اور نئ حکومتوں کے قیام کے بعد علماء اور ایرانی دفتری لوگوں میں ایک بار پھریہ تصادم ہوا کہ مسلمان حکران کو کیما ہونا چاہیے؟ کیا اے شریعت کے ماتحت ہونا چاہیے یا خود مخار اور مطلق العنان؟ اس مقصد کے تحت دونوں گروہوں نے ایک ایما ادب تخلیق کیا کہ جس میں انہوں نے حکران کو ہدایت کی کہ اس کے لئے کون سا راستہ مناسب ہے۔ چنانچہ علماء کی جانب سے نمائندہ تحریر الماوردی (دفات ۱۰۵۸) کی ہے کہ جس نے اپنی کتاب "الاحکام السلطانیہ" میں ایک الی حکومت کا نقشہ پیش کیا ہے کہ جس میں حکران شریعت کے اندر رہتے ہوئے الی حکومت کا نقشہ پیش کیا ہے کہ جس میں حکران شریعت کے اندر رہتے ہوئے الی حکومت کا فقشہ پیش کیا ہے کہ جس میں حکران شریعت کے اندر رہتے ہوئے حکران کے فرائض ادا کرے اور شریعت کے نفاذ میں علماء سے ہدایات لیتا رہے خلیفہ یا حکران کے فرائض بیان کرتے ہوئے الماوردی ان باتوں پر زور دیتا ہے۔

ا۔ دین کی حفاظت کرے اور اگر کمی شخص نے کوئی بدعت کی ہو' یا دین کے سلسلہ میں شک کا اظہار کیا ہو' تو اس صورت میں یہ فلیفہ کا کام ہے کہ اے دلائل دے کر قائل کرے اس کے شک کو دور کرے۔ اور حق بات کو اس ذہن میں بٹھائے اور کوشش کرے کہ دین کے احکامات نافذ ہوں اور ان میں کوئی فلل واقع نہ ہو اور مسلمان امت برائیوں دلفزشوں سے محفوظ رہے۔

۲۔ اگر دو گروہوں میں جھڑا ہو تو اے شریعت کے احکامات کے تحت حل کرے اللہ الساف قائم ہو۔

سر شریعت کو نافذ کرے تاکہ جن باتوں کو اللہ نے حرام قرار دیا ہے۔ ان کا

ار تکاب کوئی مخص نہ کرے 'اور لوگوں کے حقوق غصب نہ ہوں۔
سم پہلے اسلام کی دعوت دے ' نہ مانے پر مخالفین اسلام پر جماد کرے۔ خدا کی جانب سے خلیفہ پر بیہ ذمہ داری ہے کہ وہ اسلام کو دو سرے تمام نداہب پر حادی کردے۔

۵۔ خوف اور جبر کے بغیر شریعت کے مطابق ٹیکس وصول کرے۔ ۲۔ بیت المال سے مستحقین کے لئے وظیفے اور تخواہیں مقرر کر دے اور دیکھے کہ بیہ تنخواہیں انہیں یابندی سے ملا کریں۔

2- دیانت واروں کو اپنا قائم مقام اور قابل اعتاد لوگوں کو حاکم و عامل مقرر کرے الاحکام السلطانیه (اردو کرے (الاحکام السلطانیه (اردو ترجمه) کراچی- ۱۹۲۵ء ص - ۳۲- ۳۳)

غزالی (وفات ۱۱۱۱) نے اپنی کتاب ودھیجت الملکوک" میں اس بات کی کوشش کی ہے۔ اس ہے کہ خلافت اور سلطنت کو ملا دیا جائے تاکہ یہ ادارہ ندہب کی حفاظت کر سکے۔ اس میں غزالی کے نزدیک بہترین حکمران وہ ہے کہ جو ندہب کی حفاظت کرتا ہے۔ احکام دین کا نفاذ کرتا ہے۔ ندہبی و پر ہیزگار لوگوں کا خیال کرتا ہے اور اکساری کے ساتھ پیش آتا ہے۔

اس کے مقابلہ میں ایرانی نقطہ نظرے سلجوق وزیر نظام الملک نے سیاست نامہ اور کے کاؤس (وفات ۱۰۸۲) نے قابوس نامہ لکھا۔ سیاست نامہ میں باوشاہ کے جن فرائض کا ذکر کیا ہے اور اس میں جن اوصاف پر زور دیا گیا ہے وہ ایران کے قدیم نظریہ بادشاہت کے مطابق ہیں۔ مثلاً اس میں بادشاہ کے لئے عادل اور انصاف پند ہونا ضروری قرار دیا گیا ہے۔ اور اس کے لئے لازی ہے کہ وہ معاشرہ کی طبقاتی تقسیم ہونا ضروری قرار دیا گیا ہے۔ اور اس کے لئے لازی ہے کہ وہ معاشرہ کی طبقاتی تقسیم



ہے کہ وہ قدیم امراء کی مراعات کا خیال رکھے اور ان کے مرتبہ کو قائم رکھے۔ نظام الملک عدل کے بارے میں لکھتے ہیں کہ اللہ کی مرضی و خوشنودی عدل اور انصاف میں ہے۔ جب بھی رعایا اور مخلوق سے نیک سلوک کیا جائے گا اور ان پر ظلم و ستم نہیں ہو گا تو مخلوق بیشہ باوشاہ کے لئے وعائے خیر کرے گا۔ "دکفر کے باوجود ملک باتی رہ سکتا ہو گا تو مخلوق بیشہ باوشاہ کے لئے وعائے خیر کرے گا۔ "دکفر کے باوجود ملک باتی رہ سکتا ہے "کین اگر ملک میں ظلم و ستم برجے جائے تو اس کی وجہ سے ملک کی بقا کو خطرہ ہو تا ہے۔"۔

نظام الملک سیاست نامہ میں سے نوشی کے آواب بھی بتا آ ہے اور لکھتا ہے مخصوص سے نوشی کی محفلوں کے ساتھ ساتھ الیی محفلیں بھی ہوں کہ جن میں عام لوگ جو کہ شراب کے عادی ہیں وہ شریک ہوں۔ البتہ جو دن مخصوص لوگوں کے لئے ہوں ان میں صرف چیدہ چیدہ شریک ہوں۔ (سیاست نامہ۔ اردو ترجمہ کراچی۔ ص۔ ۱۲۔ کا۔ ۱۳۱۱۔ ۱۳۱۱)

سیاست نامہ میں ایک خود مختار اور مطلق العنان حکراں کا تصور ہے کہ جو شریعت سے بالاتر ہے اور علماء اس کے ماتحت ہیں۔

قابوس نامہ میں ایک نوجوان شزادہ کی تربیت کے لئے ہدایات ہیں کہ ایک اچھے فرمال روا کے لئے کیا خصوصیات ہونی جاہئیں' اس میں بھی ایرانی تصورات کو پیش کیا گیا ہے اور بادشاہ کو مکمل اختیارات وسیئے گئے ہیں۔

ذہبی اور سیولر اوب میں وونوں میں اس بات کو تسلیم کر لیا گیا ہے ایک حکمران کی شخصیت انتہائی اہم ہوتی ہے اور اس کی وجہ سے معاشرہ کی زندگی بدل جاتی ہے اس کو تسلیم کرتے ہوئے دونوں جانب سے اس بات کی کوشش کی گئی کہ حکمران کو

اپنے اپنے نظریات کے تحت وُھال لیا جائے۔ نہ ہی اوب میں اس بات پر زور دیا گیا ہے کہ بادشاہ کو شریعتی اِحکامات کے نفاذ اور ان کو قائم کرنے کے لئے علماء کی ضرورت ہے۔ اس لئے انہیں ریاست میں شریک کیا جائے اور ان کے مشوروں کو مانا جائے تاکہ اسلام کو فروغ ہو۔ کیونکہ امت کی بھلائی اسی میں ہے۔

اس کے برعکس ایرانی دانشوروں اور سیاستدانوں نے جو اوب تخلیق کیا اس میں بادشاہ مطلق العنان ہے اور اس کے لئے لازی ہے کہ ملک میں عدل و انصاف قائم کرنے کے لئے وہ امراء اور دانشمندوں سے مشورہ کرے اور انہیں سلطنت کے معاملات سیرو کردے۔

اس تصادم میں بھی علاء کو ناکای ہوئی اور وہ حکرانوں کو شریعت کے ماتحت نہیں کرسکے کیونکہ ان حکرانوں کا مفاد اس میں تھا کہ وہ اپنے اپنے فاندان کے استحکام کے لئے ایرانی روایات کو افتیار کریں اور ان سیکولر اداروں کی سرپرستی کریں کہ جو ان کی سلطنت کے استحکام کے لئے ضروری ہیں کیونکہ شریعت ان کی حکمرانی میں حاکل ہوتی تھی اس لئے انہوں نے فاموثی سے اسے نظر انداز کر دیا۔ مثلاً شریعت کے تحت نظر انداز کر دیا۔ مثلاً شریعت کے تحت ذہبی اقلیتوں کو ذمی تصور کیا جانا چاہیے 'اور انہیں اعلیٰ و کلیدی عمدوں پر مقرر نہیں کرنا چاہیے۔ گریے حکمران اس بات پر مجبور تھے کہ سلطنت کے انتظام کے لئے عیسائیوں اور یہودیوں کا اعلیٰ عمدوں پر تقرر کریں اور ان پر اعتماد کرتے ہوئے' عیسائیوں اور یہودیوں کا اعلیٰ عمدوں پر تقرر کریں اور ان پر اعتماد کرتے ہوئے' حکومت کی ذمہ داریاں ان کے سپرد کریں۔ اس لئے جماں اس قتم کی مجبوریاں پیش حکومت کی ذمہ داریاں ان نے شریعت کے بجائے حکومت کے مفاد کو اپنے پیش نظر رکھا۔

المرار طف على بلد كم إلى مل و لاحد أل إلى عالم بن في في في المورد أل إلى معالم بن المورد أل المورد أل المورد معالم بن المورد أل المورد أل

فتوحات کی وجہ سے جب اسلامی ونیا پھیلی اور اس میں نئی نئی تو میں شامل ہو نمیں تو وہ اپنے ساتھ اپنی سابی اور ثقافتی روایات 'رسومات اور تہواروں کو بھی ساتھ میں لائیں۔ اس لئے فتوحات کے ساتھ اور تبلیغ کی سرگرمیوں کے نتیجہ میں اسلام جن جن علاقوں اور ملکوں میں پہنچا وہاں اس نے علاقائی ثقافتی ماحول میں خود کو ضم کر لیا۔ اس کی وجہ سے اسلام میں عربی ثقافت کا تسلط ٹوٹ گیا۔

عربی شافت کے خلاف سب سے زیادہ رد عمل ایرانیوں کا تھا کہ جنہوں نے فوجی و سیای طور پر مفتوح ہونے کے باوجود اپنی ساجی اور شافتی روایات و اقدار کو باقی رکھا شا بلکہ عبای دور میں ان کا تسلط اور زیادہ بڑھ گیا تھا۔ جب ایرانی خاندانوں کو دوبارہ سے حکومت کی تو انہوں نے ایرانی روایات کو زندہ کرنے اور ان کی سربرستی میں خوب جوش کا مظامرہ کیا۔

عباس عمد میں ارانیوں نے جو شعوبیہ یا اقوام پرستی کی تحریک شروع کی وہ

ثقافت کا غلبه برابر بردهتا ہی رہا۔

دوسری طرف جب حکمرال طبقه کے پاس مال و دولت آئی تو اس نے عربی قبائلی روایات کو چھوڑ کر شان و شوکت اور عیش و عشرت کو اختیار کر لیا اور معاشرہ میں فرہبی شعار کا رواج کم ہو تا چلا گیا۔

ان حالات میں سب سے پہلے امام حنبل نے کہ جو سینوں کے چار فقہی نداہب میں سے ایک کے بانی ہیں اور جنہوں نے احادیث کا مجموعہ مند کے نام سے کھا ہے اس بات پر زور دیا کہ اسلام کا اس ثقافتی بلغار سے دفاع کیا جائے 'اور اس میں جو برعتیں داخل ہو گئی ہیں 'ان سے اسے پاک کیا جائے اور ان کے نزدیک اس آلودگی کو پاک کرنے کا ایک ہی طریقہ تھا کہ اسلام کی بنیادی تعلیم کا احیاء ہو اور اسلام کی تعییرو تغییر میں جو فلفیانہ موشگافیاں کی گئیں ہیں انہیں ردکیا جائے۔

چنانچہ انہوں نے اس بات پر زور دیا کہ قرآن کو اس کے لفظی معنوں میں سمجھا جائے اور اس کی تفظی معنوں میں سمجھا جائے اور اس کی تشریح میں تاویل یا تمثیل کو استعال نہیں کیا جائے۔ دو سرا بڑا ذریعہ پنیمبر خدا کی احادیث ہیں ' اس لئے وہ تمام احادیث کہ جن پر یقین ہو کہ یہ پنیمبر خدا کی ہیں۔ ان پر عمل کیا جائے۔ انہوں نے مند میں ایسی ہی احادیث کو جمع کر دیا ہے۔

اس لئے انہوں نے مفتیوں سے کہ جو لوگوں کے مسائل کے حل کے لئے فتوے دیتے ہوئے قرآن و حدیث کے بعد فتوے دیتے ہوئے قرآن و حدیث کے بعد گزرے ہوئے بزرگوں کی پیروی کریں' ذاتی رائے سے دور رہیں' فقهی مسلک کو بغیر کریں۔

امام طنبل كاسب سے برا مسكله بدعت كا تھا- كيونكه بهت سى اليي رسومات اور

روایات اسلامی معاشرے میں آگئیں تھیں کہ جو عرب معاشرہ میں نہیں تھیں' اس لئے انہوں نے ہر نئی چیز کی مخالفت کی اور یہ استدلال دیا کہ ہر بدعت' یا نئی چیز اسلام کو مسخ کرتی اور بگاڑتی ہے۔ اس لئے اسلام میں بدعتوں کو روکا جائے اور اس کی قدیم ساخت کو برقرار رکھا جائے۔

اس طرح سے وہ اسلامی معاشرہ میں عربی ثقافت اور عربوں کی برتری چاہتے تھے کیونکہ عبای دور میں 'ایرانیوں نے عربوں کی طاقت اور ان کے اقتدار کو ختم کر دیا تھا۔ اس لئے وہ عومت اور ظافت صرف قریش کا حق سجھتے تھے۔ آگہ کوئی غیرعرب ظافت و عکومت پر قابض نہیں ہو سکے۔ اس لئے وہ امت کو یہ مشورہ دیتے ہیں کہ عربوں کے حقوق کا پاس کرنا چاہیے ان کے درجات کو تشلیم کرنا چاہیے۔ گذشتہ دور میں انہوں نے جو خدمات کی ہیں ان کا اعتراف کرنا چاہیے اور عربوں سے کسی قتم کی نفرت اور کینہ نہیں رکھنا چاہیے کیونکہ اس صورت میں یہ ممکن ہو جائے گا کہ قدیم شمنشاہوں کو دوبارہ سے زندہ کرکے غیرعربی تمذیبوں کو فروغ دیا جائے گا۔

اس طرح امام حنبل نے بنیاد پرستی کی تحریک شروع کی کہ جس میں دوسری شافتوں اور تہذیبی روایتوں کی کوئی گنجائش نہیں تھی۔ اس لئے ان کے ماننے والے اپنے نظریات میں انتہائی تنگ نظر اور متشدد سے اور قوت و طاقت کے ذرایعہ اپنے نظریات کو نافذ کرنا چاہتے سے۔ یمی وجہ ہے کہ ۱۹۲۹ء اور ۱۹۳۵ء میں خبلیوں فرہبی فساوات میں حصہ لیا کہ جس میں ہزاروں آدمی مارے گئے۔ ۱۹۳۵ء میں انہوں نے بغداد میں مسلح بغاوت کر دی اور شراب کی دکانوں کو لوٹا اور جلا دیا ان کی اس تحکیک بی منظر میں عربوں کے سیاسی اور ثقافتی اقتدار کے خلاف نفرت اور غم و غصہ تھا اور یہ اسلام کو صرف عربی ثقافت کے دائرہ میں رکھنا چاہتے سے۔ گر ان کی تحکیک اور یہ اسلام کو صرف عربی ثقافت کے دائرہ میں رکھنا چاہتے سے۔ گر ان کی تحکیک

## 

بنیاہ پرسی کا یہ بماؤ اس وقت اور بھی رک گیا جب سیاسی حالات تیزی سے بدلنا شروع ہوئے منگولوں کے حملوں نے پوری اسلامی دنیا کو ہلا کر رکھ دیا عباسی خلافت کا خاتمہ ہوا اور ایک طرح سے اسلامی دنیا کی مرکزیت ختم ہو گئی۔ اس وقت جو سیاسی بینی اور ساجی انتشار تھا۔ اس میں امام ابن تیمہ (وفات۔ ۱۳۲۸) نے امام حنبل کی تقلید کرتے ہوئے اس بات پر زور دیا کہ اسلام کی بنیادی تعلیمات کی طرف واپس کی تقلید کرتے ہوئے اس بات پر زور دیا کہ اسلام کی بنیادی تعلیمات کی طرف واپس جانا چاہیے اور اب تک جو بدعیں اسلام میں واخل ہو گئی ہیں۔ انہیں ختم کرنا چاہیے۔

اس لئے انہوں نے بھی قرآن و حدیث کی لفظی تغیر پر زور دیا اور اسلام میں جو خارجی شیعہ ، معزلی اشعری اور وو سرے فرقوں کے خیالات آ گئے تھے ان پر سخت اعتراضات کئے۔ خاص طور سے انہوں نے فلفہ یونان اور اس کے حامیوں پر تنقید کرتے ہوئے اس بات کو کما کہ فلفہ کفر کی جانب لے جاتا ہے اس لئے اس کے مطالعہ سے برہیز کیا جائے۔

وہ شعر و شاعری کے بھی زبردست مخالف تھے اور اے گراہی کا ایک سبب گردانے تھے وہ ان تمام رسوات کے ظاف تھے کہ جن سے اسلام کی وحدانیت پر حزف آتا تھا۔ ان میں اولیاء پرسی اور مزاروں کی زیارت خاص طور سے قابل ذکر میں کہ جن کا رواج اس وقت بہت ہو گیا تھا۔ وہ ان تمام فرقوں اور افراد کے خلاف سخت زبان استعال کرتے ہیں کہ جو ان کے نزدیک دین کے وشمن ہیں' ان میں خاص طور سے عیمائی اور یہودی شامل ہیں۔

امام تیمہ کے ہاں بھی خیالات میں شدت ہے اور وہ سختی ہے اپ موقف کو منوانا چاہتے ہیں اور اس سلسلہ میں وہ علماء کو اپنے مقاصد کی جکیل کے لئے استعال کرنا چاہتے ہیں۔ کیونکہ ان کے نزدیک علماء پیغیر خدا اور خلفاء راشدین کی وراثت کے تگہبان ہیں۔ اس لئے یہ ان کا فرض ہے کہ وہ امت کی ہدایت کرتے ہوئے اس سے شریعت کے احکامات کی لغیل کرائیں۔ اس لئے وہ علماء پر ذور دیتے ہیں کہ وہ حکرانوں کو نصیحت کریں اور حکومت کو یہ بتاتے ہیں کہ صحیح حکومت وہی ہے کہ جو علماء کی مشورے پر چلتی ہے اس لئے ان کے نظریہ کے تحت حکران سے زیادہ اہم علماء کی ہوتی ہے کہ وہ ایسے قوانین بنوانے میں مدد دیں کہ جو شریعت کے مطابق ہوں اور اسلامی معاشرے میں جو اظافی برائیاں پھیل گئی ہیں انہیں دور کیا جا سے۔

لین امائی اور ابن تیمید دونوں کی تحریک ایک گروہ تک محدود رہی اور سے زیادہ مقبولیت اس سے ماسل نہیں کر سکی کہ ان میں قوت برداشت نہیں تھی اور نہ روا داری' یہ تفدد اور سختی ہے اپنی بات سلیم کرانا چاہتے تھے اور ان رجحانات کے خلاف تھے کہ جو معاشرہ کو آگے لے جا رہے تھے۔ اس لئے انہیں ناکای کا سامنا ہوا گر انہوں نے ان نظریات کو ضرور باقی رکھا کہ جن پر آگے چل کر بنیاد پرسی کی تحریکوں کا آغاز ہوا۔ خاص طور سے تجاز میں عبدالوہاب کی تحریک انہیں کے خیالات سے متاثر ہو کر ابھری۔

المرابعة ال

عثانی سلطنت جے عثان نے (۱۲۸۱ سے ۱۲۸۱) قائم کیا اور جس کی شان و شوکت سلمان قانونی (۱۵۲۹ سے ۱۵۸۱) تک منتخام ہو گئی۔ اس سلطنت کے ڈھانچہ بیل علماء کا ایک منتعین کروار مقرر کیا گیا۔ ای طرح سے جب ایران بیل شاہ اساعیل (۱۵۵۱ سے ۱۵۲۸) نے صفوی سلطنت کی بنیاد ڈالی تو اس کے تبدیل ہوتے ہوئے ڈھانچہ بیل علماء ریاست سے علیمہ ہو کر ایک خود مختار جماعت کی حیثیت سے ابھرے۔ ان دونوں میل علماء نے جو کروار اواکیا اس بیل سنی اور شیعی عقائد کا بھی بڑا دخل تھا۔ مثلاً جب شاہ اساعیل نے ایران بیل اپنی سلطنت کے قیام کے بعد شیعہ خدہب کو مرکاری خرب قرار دیا تو اس کے سامنے سب سے بڑا مسلم سے قیام کے بعد شیعہ خدہب کو سرکاری خرب قرار دیا تو اس کے سامنے سب سے بڑا مسلم سے قیام کہ ایران کی اکثریتی سنی آبادی کو کس طرح سے شیعہ بڑایا جائے۔ اس مقصد کے لئے اس نے اسلامی دنیا سے شیعہ علماء کو بلایا آ کہ وہ شیعہ غرب کو فروغ دے کر اس کی سلطنت کو مضبوط کریں۔ ان کے اس مشن میں ریاست کی پوری پوری جمایت اور تعاون ان کے ک

ساتھ تھا۔ چنانچہ اس مقصد کے لئے شیعہ زہب کی تعلیمات کے لئے ۱۹۳۴ء میں علی

الكركى نے پہلا شیعہ مدرسہ قائم كيا۔ آكہ شیعہ مذہب اور نقمہ كے تحت علماء كو تيار كبا جائے۔

صفویوں نے علاء کی مدد سے نہ صرف ہے کہ ایران کو شیعہ بنایا بلکہ انہوں نے انہیں سلطنت میں شامل کرے کوشش کی کہ نہ ب کو سیاست کے لئے استعمال کیا جائے۔ صفوی سلطنت کے اعلیٰ عہدے داروں میں صدر کا عہدہ تھا کہ جس پر کسی عالم کا تقرر کیا جاتا تھا اور یہ نہ بی امور کی دکھے بھال کرتا تھا اور یہ اس کی ذمہ داری تھی وقف کی آمدنی کو نہ بی کاموں پر خرچ کرے اور علاء کو ان کی مال ضروریات کے لئے دمین اللث کرے۔ اس قتم کی زمین کے لئے سیورغال کی اصطلاح استعمال ہوتی تھی۔ نہیں اللث کرے۔ یہ زمین علاء کو موروثی طور پر ملتی تھی اور اس پر ان سے کسی وقعی نہیں بیا جاتا تھا۔ اس طرح علاء خاندانوں کا ایک مراعات یافتہ طبقہ وجود میں آگیا کہ جنہوں نے نہ بی علم کو نہ صرف ہے کہ اپنے طبقہ میں محدود کر لیا' بلکہ وجود میں آگیا کہ جنہوں نے نہ بی علم کو نہ صرف ہے کہ اپنے طبقہ میں محدود کر لیا' بلکہ اپنی مراعات کے شخفط کے لئے انہوں نے ریاست سے زیادہ سے زیادہ تعاون کیا اور اپنی مراعات کے شخفط کے لئے انہوں نے ریاست سے زیادہ سے زیادہ تعاون کیا اور اپنی ساجی دوابط امراء اور اپنی ساجی حیثیت کو اور مضبوط بنانے کے لئے ان کے ساجی روابط امراء اور اپنی ساجی حیثیت کو اور مضبوط بنانے کے لئے ان کے ساجی روابط امراء اور علی حیثیت کو اور مضبوط بنانے کے لئے ان کے ساجی روابط امراء اور علی حیثیت کو اور مضبوط بنانے کے لئے ان کے ساجی روابط امراء اور علی حیثیت کو اور مضبوط بنانے کے لئے ان کے ساجی روابط امراء اور علی حیثیت کو اور مضبوط بنانے کے لئے ان کے ساجی روابط امراء اور علی حیثیت کو اور مضبوط بنانے کے لئے ان کے ساجی روابط امراء اور علی حیثیت کو اور مضبوط بنانے کے لئے ان کے ساجی روابط امراء اور علی حیثیت کو اور مضبوط بنانے کے لئے ان کے ساجی روابط امراء اور علی حیثیت کو اور مضبوط بنانے کے لئے ان کے ساجی روابط امراء اور علی حیثیت کو اور مضبوط بنانے کے لئے ان کے ساجی روابط امراء اور مضبوط بنانے کے لئے ان کے ساجی روابط امراء اور مضبوط بنانے کے لئے ان کے ساجی روابط امراء اور مضبوط بنانے کے ساجی روابط امراء اور مضبوط بنانے کے ساجی روابط امراء اور مضبوط بنانے کے اس کے ساجی روابط امراء اور مضبوط بنانے کو اور مضبوط بنانے کے ساجی روابط امراء اور می کیا کی دور می کی دور میں کی

اس کے علاوہ عدالتی عمدوں پر بھی علاء کا تقرر ہو تا تھا اس طرح سے ریاست کی انتظامیہ میں شمولیت سے میر سلطنت کے اہم رکن بن گئے تھے۔

لیکن جب سرہویں صدی میں ایرانی ریاست کمزور ہوئی' تو اس کے ساتھ ہی اس کی گرفت علماء پر جود کو ریاست سے ملکھ کرور پڑ گئی اور علماء نے اس مرحلہ پر خود کو ریاست سے علیمدہ کرکے سیاست اور ندہب کو جدا کر دیا۔ اس کی ابتدا اس طرح سے ہوئی کے سب

ے پہلے شیعہ علماء نے صفوی حکمران کو امام ماننے سے انکار کر دیا۔ کیونکہ اثنا عشری عقیدے تحت بارہویں امام روبوش ہو گئے ہیں' اور وہ ایک خاص وقت پر ظاہر ہوں گے۔ لہذا ان کے عقیدہ کے مطابق امام کی غیر موجودگی ہیں ان کی نمائندگی علماء کریں گے۔ لہذا ان کے عقیدہ کے مطابق امام کی غیر موجودگی ہیں ان کی نمائندگی علماء کریں گئے۔ اس لئے ایران ہیں مجتدین کی اہمیت بردھ گئی اور وہ ذہبی معاملات ہیں آخری لفظ بن گئے۔

تاریخ کے اس عمل میں ایران میں علاء کے دو گروہ پیدا ہوئے ایک اصولی اور دو سرا اخباری۔ اصولی اس بات پر یقین رکھتے تھے کہ قرآن و حدیث کی روشنی میں حالات کو دیکھتے ہوئے اجتماد کیا جا سکتا ہے، جب کے اخباری علاء کے نزدیک فقہ کو صرف احادیث پر رہنا چاہیے اور اسے اصول' رائے' یا دلیل کی بنیاد پر نہیں ہونا چاہیے 'لیکن بعد میں اخباری علاء کمزور ہو گئے کیونکہ بدلتے ہوئے حالات میں ضروری تھا کہ اجتماد کیا جائے۔

انیسویں صدی کے آتے اتے علاء ریاست و حکمرال کے مخالف ہو گئے اور انہوں نے آزاوانہ اور خود مخار حیثیت اختیار کرتے ہوئے اپنا سلسلہ علیحدہ سے قائم کیا۔ انہوں نے جو ندہجی مدرسے قائم کئے اس کے اخراجات انہیں بازاری لوگوں ' امراء' اور دولت مندول سے ملنے لگے جو ندہب کی خدمت کو ثواب اور بخشش کا باعث سجھتے تھے" اس وجہ سے ایرانی معاشرہ میں مجتد کی حیثیت انتائی با اثر مخصیت کی ہو گئی کہ جس سے حکمرال بھی خوف زدہ رہتا تھا' اور اس کے خلاف کسی فتم کا اقدام نہیں اٹھا تا تھا۔

برطانوی ہند کی جانب سے سفیر کی حیثیت سے سرجان ما کیم نے ایران میں قیام کیا۔ (۱۸۰۵۔ ۱۸۰۱ اور ۱۸۰۸) اپنے مشاہرات پر اس نے بعد میں ایک کتاب تاریخ



ایران میں بہت کم ایبا ہو تا ہے کہ ۳ یا ۳ سے زیادہ ججمتد ہوں ان کے کروار کے بارے میں یہ بات تشکیم شدہ ہے کہ وہ بے واغ اور پاک ہو تا ہور اور وہ ونیاوی معاملات میں ولچی نہیں لیتے ہیں۔ نہ ہی یہ حکمراں سے کوئی تعلق رکھتے ہیں اور نہ حکومت کے عمدے داروں سے۔ اپنے اس رویہ کو وہ بھی بھی تبدیل نہیں کرتے ہیں کیونکہ اس کے متیجہ میں وہ فورا اپنی حیثیت اور اثر و رسوخ کو کھو بیٹھتے ہیں 'کیونکہ اس کے بعد نہ تو کوئی ان کی بات سنتا ہے اور نہ ہی ان سے مشورہ طلب کرتا ہے اور اس کے بعد ان کی عزت باوشاہ کی نظروں میں بھی گر جاتی ہے 'اور وہ بھی ان کی بعد ان کی عزت باوشاہ کی نظروں میں بھی گر جاتی ہے 'اور وہ بھی ان کی باکش پر نہیں آتا ہے۔ جب ایک مجمتد کی وفات ہوتی ہے تو اس کا جانشیں اس کو بنایا جاتا ہے کہ جس کا غربی مقام بلند ہو اور جو علوم غربی میں مارت رکھتا ہو....

ایران میں مجتمد کا اثر اور اس کی رائے عدالتی کارروائی کا تانون کے استعال اور قاضوں کے فیطے پر اثر انداز ہوتی ہے۔ عام طور سے مقدمہ کے سلسے میں مسلسل اس کی رائے طلب کی جاتی ہے اور وہ جو فیصلہ کر دیتا ہے اس کی پابندی لازی ہوتی ہے۔ سوائے اس کے کہ دو سرا مجتمد جس کا علم اس سے زیادہ ہو اس کی مخالفت کرے اور اپنی رائے دے۔ ایران کے لوگوں کو مجتمدوں کی وجہ سے بہت سمولتیں ہیں... بادشاہ جو اکثر کسی کی بات نہیں سنتا ہے۔ مجتمد کی رائے اور مشورہ کو تسلیم کرتا ہے کا ور جب وہ کسی مجتمدوں کی بحرم کے سلسلہ میں سفارش کرتا ہے تو اس کی بات مانتا ہے۔ مجتمدوں

کی رہائش گاہیں مظلوم لوگوں کے لئے پناہ گاہ سمجھی جاتی ہیں اور وہاں ظالم کے ماتھ نہیں پہنچ کتے ہیں..."

عثانی سلطنت میں بھی علماء کو انظامیہ کا ایک حصد بنا کر ان کی علیحدہ حیثیت کو ختم کر دیا۔ ان کی سلطنت میں جو سب سے برا ندہبی عمدہ ہوتا تھا وہ شخ الاسلام کملا تا تھا' اپنے عمدے اور مرتبہ کے لحاظ سے یہ سلطان سے براہ راست مل سکتا تھا اور اسے مشورہ دے سکتا تھا۔ اس کے بعد عدالتی ملازمتوں میں انہوں نے قاضیوں کا تقرر کیا۔ ان کے ہاں دو قاضی عسکر ہوتے تھے' جن میں سے ایک بلقان کے لئے تھا اور دو سرا انا طولیہ کے لئے

اس کے علاوہ تمام برے شہول میں قاضوں کا تقرر ہوتا تھا اور پھریہ قاضی اپنی انتظامی ذمہ داریوں کے تحت مختلف ورجول میں بٹے ہوئے تھے۔ جائداد کی لین دین تیموں کے اواروں کی دیکھ بھال اور دوسری عدالتی کارروائیوں میں مصروف ہوتے تھے۔

قاضی سلطنت میں قائم شدہ مدرسوں کے انظامات کے بھی ذمبہ وار تھے ' سے ریاست کی جانب سے عائد کردہ فیکس کی ذہبی لحاظ سے تقدیق بھی کرتے تھے ' اس کے علاوہ دست کاروں اور ہنر مندوں نے جو پیشہ ورانہ انجمنیس بنا رکھی تھیں ' ان پر بھی یہ نظر رکھتے تھے۔ قاضی کے عمد لے پر انہیں ' تقرر ہو تا تھا کہ جو مدرسہ سے فارغ التحسیل ہو۔ قاضی کے ساتھ ساتھ مفتیوں کے عمد لے ہوتے تھے ' جو مختلف مالی پر فتو لے ویا کرتے تھے۔

اس طرح سے عثانی سلطنت نے تعلیم اور عدالتی انتظام کے ذرایعہ علماء کو ملازمت میں لے لیا 'جنہوں نے زرہی اداروں پر اپنا تبلط قائم کر لیا۔

## لیکن ان علماء کا ذہن ان تمام باتوں کے باوجود تک ہی رہا اور انہوں نے زندگی

کے معاملات کو بھیشہ محدود و نقطہ نظر سے ہی دیکھا اور بدلتے ہوئے عالات میں جو آزاد خیالی اور ہمہ گریت عثانی معاشرہ میں آ رہی تھی اس کی بھرپور مخالفت کی مشلا ۱۸۰۴ میں انہوں نے مدرسہ سلیمانہ کی رصد گاہ پر جملہ کرکے اسے تباہ و برباد کر دیا۔ سولموں اور سترہویں صدیوں میں انہوں نے اصلاح ندہب کی تحریکوں میں بڑھ چڑھ کر حصہ لیا اور ان تہوا روں اور رسومات کی مخالفت کی کہ جو ان کے نزدیک غیر اسلامی تھیں۔ لیا اور ان تہوا روں اور رسومات کی مخالفت کی کہ جو ان کے نزدیک غیر اسلامی تھیں۔ منال تک کہ انہوں نے کافی کے پینے اور تمباکو کے استعمال کو بھی غیر اسلامی قرار دے دیا اور حکومت پر دباؤ ڈالا کہ وہ تمام غیر اسلامی اداروں اور روایات کو ختم کرکے شریعیت کا نفاذ کرے۔

جب تری میں چھاپ خانہ کے قیام کا مسلہ پیش آیا تو اس پر شخخ الاسلام نے یہ فتوی دیا کہ پریس کو اس صورت میں لگانے دیا جائے کہ اس میں قرآن شریف نہیں چھے، باتی دوسرا ادب چھاپنے کی اجازت ہوگی۔

چنانچہ احیاء کی تحریکوں میں انہوں نے صوفیاء کے ظلاف بھی پروپیگنڈا کیا اور خاص طور سے ترکی میں مولانا روی کے پیروکار درویشوں میں جو رقص ہوتا تھا اس کی بھرپور مخالفت کی۔ ترکی میں چونکہ غیر مسلم اقلتیں کانی تھیں' جن میں خصوصیت سے عیسائی اور یہودی قابل ذکر تھ' اس لئے انہوں نے یہ مطالبہ کیا کہ مسلمانوں کو دو سرے فراہب کے لوگوں میں گھل مل کر نہیں رہنا چاہیے کیونکہ اس ملاپ کے نتیجہ میں فرہب خراب ہونے کا اندیشہ ہے۔

اسی طرح انہوں نے تمام وانشورانہ والسفیانہ اور آزاد خیال بحث و مباحثوں کو بند کرانے کی کوششیں کیں۔ اس پورے عمد میں سے علماء اگرچہ ظاہری طور پر تو برے

پارسا اور دیندار بنے تے کر ان کے عمل میں بڑا تفاد تھا اور یہ ریاست و سلطنت کے عمدوں کو استعال کرے دولت و طاقت کے حصول کے لئے ساز شوں میں مصروف نظر آتے ہیں۔

اس لئے آگرچہ یہ علاء عثانی سلطنت کا ایک حصہ تو بن گئے 'اور انہوں نے سلطنت کے خلاف کوئی تقید نہیں کی گراپئے تحفظ کے لئے انہوں نے اس بات کی کوشش کی کہ معاشرہ کو قدامت پرست اور ندہجی رہنے دیا جائے تاکہ اس میں ان کی اہمیت برقرار رہے۔ کیونکہ ان کا خوف حق بجانب تھا کہ آزاوانہ خیالات کی وجہ سے ان کی غزت و احترام ختم ہو جائے گا۔

آگے چل کر حکومت اور علماء دونوں کے مفادات مل گئے' اور انہوں نے متحدہ طور پر نے خیالات کی روک تھام کی۔ سیاس و معاثی اور ساجی تبدیلیوں کو روکا۔ اس رجمان کی وجہ سے عثانی سلطنت میں زوال کے اسباب پیدا ہوئے۔

الله يا كيا على سموت ك هاف جادون عن ان كو استول كيا كي كر يه باغياد خيالات ك خلف كا كري اور اوكون كو بادئاء كى دقدارى ير كان كري اكر كي محمد الان كى وسول يالي عن وقت ودكي تو ايسته مواقع ير اكن ان في خدات سه خاكمه الله آليا-

الله كا الرَّام أن باعد الل أل تخليل على جل باعد الني درياد على دوول ير بلايا 4510 3 48 270 300 45 3 30 - 13, 00 60 E Sile 421115 are I when the to you do all all and ا ہندوستان میں جب ترکوں نے سلطنت قائم کی تو یماں بھی انہوں نے علماء کو رباست میں اعلیٰ عہدے دے کر انہیں اس کا ایک حصہ بنا دیا' ان عهدوں میں صدر العدور' قاضى القضاة اور شخ الاسلام ك عدر قابل ذكر تھے۔ ١٣٣٨ء ميں صدر جال کا عدہ قائم ہوا کہ جس کا کام بیر تھا کہ وہ ملک میں فرجی سرگرمیوں کی دیکھ بھال كرك انصاف قائم كرك مسلمانون سے نماز يرهوائ ماركيك مين اشياء كي قيمون اور وزن کو دیکھے' اور وقف کی جائدادوں کی مگرانی کرے۔ سلاطین نے محدول میں اور مدرسول میں اساتذہ کے تقرر کو بھی ریاست کے ماتحت رکھا کیونکہ انہیں باقاعدہ سے تنخواہیں دی جانیں تھیں' مشہور علماء کے لئے انہوں نے خصوصیت سے مدرسے قائم کئے تاکہ وہ ندہی تعلیم میں مشغول رہیں۔ ریاست اور علاء کے اشتراک کا متیجہ بد ہوا کہ علاء نے ریاست کے ساتھ تعاون کیا' اور جب بھی حکرانوں کو ان کی ضرورت بری تو ان کی خدمات سے بورا بورا فائدہ

اٹھایا گیا۔ مثلاً حکومت کے خلاف بغاوتوں میں ان کو استعال کیا گیا کہ یہ باغیانہ

خیالات کے خلاف کام کریں اور لوگوں کو بادشاہ کی وفاداری پر آمادہ کریں' اگر بھی محصولوں کی وصول یابی میں دفت ہوتی تو ایسے مواقع پر بھی ان کی خدمات سے فائدہ اٹھایا گیا۔

سلاطین نے اس بات کی بھی کوشش کی کہ علاء سے اچھے تعلقات رکھے جائیں،
ان کا احرام کیا جائے 'ان کی محفلوں میں جایا جائے 'انہیں دربار میں دعوتوں پر بلایا جائے 'ان کے ساتھ ذہبی بحث و مباحثے کئے جائیں۔ انہیں وقا "فوقا" تحفے تحالف دیئے جائیں لیکن ان تمام باتوں کے باوجود انہیں حکومت کی پالیسیوں سے دور رکھا جائے 'اور انہیں حکومت کے معاملات میں شریک نہیں کیا جائے بلکہ عمرگ سے انہیں ان سے دور رکھا جائے 'مثلاً جب الشخش (وفات۔ ۱۲۳۱) کے زمانہ میں علاء نے اس سے کما کہ ہندووں کے ساتھ اہل کتاب جیسا سلوک نہیں ہونا چاہیے 'انہیں ذی قرار دیا چاہیے اور 'اگر وہ انکار کریں تو کافر قرار دے کر ان کا قتل عام کرنا چاہیے تو دینا چاہیے اور 'اگر وہ انکار کریں تو کافر قرار دے کر ان کا قتل عام کرنا چاہیے تو انتخش نے ان کی بات بن کر اپ وزیر کے یہ کملوا دیا کہ ''حکومت کے باس فی الحال اتی تکواریں نہیں کہ تمام ہندووں کو قتل کریں ''اس لئے مناب یہ ہے کہ انہیں ذاکیل و خوار رکھا جائے۔

اس لئے سلطان بلبن (وفات- ۱۲۸۷) اگرچہ ظاہری طور پر علاء کی بری قدر کرتا تھا اور ان کے ساتھ بردے احرام کے ساتھ پیش آتا تھا گر اس کی حکومت کے طریقے ایرانی تھے 'خود کو وہ افراسیاب کی اولاد بتا تا تھا 'اور اپنے دربار میں جن رسومات کو رواج ویا تھا وہ تمام کی تمام قدیم ایران کے بادشاہوں کی تقلید تھی۔ اس طرح باغیوں کو سزائیں دینے میں نہب کو کوئی دخل نہیں تھا' اور سیا سزائیں اپ مفادات اور ملک کی ضروریات کے تحت دی جاتیں تھیں اور سلاطین نے تو اس کا برملا اظہار نہیں کیا' گر علاء الدین ظی (وفات ۱۳۱۲) نے علاء کو ریاست کے معاملات سے بالکل دور رکھا۔ اس نے اس بات کا برملا اظہار کیا کہ وہ صرف وہ کام کرتا ہے کہ جس سے رعایا کی فلاح ہو' اسے اس سے کوئی مطلب نہیں کہ اس کے اقدامات شریعت کے خلاف ہیں یا اس کے مطابق۔

سلطان محمد تخلق (وفات ۱۳۵۱) خود ایک عالم تھا لازا اس نے اس بات کی کوشش کی کہ علاء کو اپنے مقاصد کے لئے استعال کرے' ان میں سے جن علاء نے اس کا ساتھ دیا انہیں اس نے انعام و اکرام سے نوازا' مگر جن چند علاء نے مخالفت کی تو انہیں اس نے قتل کرا دیا اور بعد میں ان علاء کا زور توڑنے کے لئے اس نے انہیں اس نے قتل کرا دیا اور بعد میں ان علاء کا زور توڑنے کے لئے اس نے انہیں تبلیخ اسلام کے لئے دور دراز کے علاقوں میں ذہرد تی بھوایا۔ خصوصیت سے جب اس نے دیو گیر کو اپنا دارالحکومت بنانا چاہا' تو دہاں علاء کی ایک بوی تعداد کو روانہ کیا۔ اس وجہ سے علاء کے طبقہ میں اس کے خلاف زبردست جذبات پیدا ہوئے اور جب ملک میں اس کے خلاف زبردست جذبات پیدا ہوئے اور جب ملک میں اس کے خلاف بانداء ہوئی تو انہوں نے ان میں کی نہ کی طرح سے حصہ لیا۔

لین مجوی طور پر علاء نے سلطان وقت کا ساتھ دیا' اور اس کے عوض انہوں نے اس بات کی کوشش کی کہ الی تمام تحریکوں کو ریاست کے ذریعہ ختم کروا دیا جائے کہ جو ان کے نزویک ذہب کے خلاف تھیں۔

سلطنت کے دور میں علماء نے صوفیوں کو اپنا کالف جانا کیونکہ سے صوفیا اگرچہ دربار سے تو واسط نہیں رکھتے تھے۔ گر ان کا اثر و رسوخ عوام میں اور امراء میں بہت تھا اس لئے علماء ان کی سرگرمیوں کو خلاف شریعت کمہ کر ریاست کو ان کے



صوفیاء کے ساع کو خلاف شریعت کما اور نظام الدین اولیاء کو خاص طور سے مناظرے کے لئے دربار میں بلوایا' اس کے علاوہ الی تمام تحریکوں' اور فرقوں کے خلاف تھے کہ جو سنی عقیدے سے روگردانی کرتی تھیں۔ اس کی ایک مثال سوری سلاطین کے زمانہ میں مہدویہ تحریک ہے کہ جس کے بانی سید محمد مہدی جو پوری (وفات- ۱۵۰۳) تھے۔ اس تحریک کو اسلام شاہ (وفات ۱۵۵۳) کے زمانہ میں شخ علائی کی وجہ سے برا فروغ ہو گیا تھا' للذا ان کے خلاف مخدوم الملک ملا عبداللہ سلطانپوری نے بادشاہ سے شکایات کیں اور ۱۵۲۸ء میں انہیں کو ڑے مار مار کر قتل کرا دیا' اس سے پہلے میں سلوک وہ عبداللہ نیازی کے ساتھ کر کھے تھی۔

مخدوم الملک اس طمن میں ان تمام علماء کے خلاف تھے کہ جن کے عقائد پر انہیں شبہ تھا ان میں ابوالفضل و فیضی کے والد شخ مبارک بھی شامل تھے۔ لہذا ان کی اس پر تشدد پالیسی کے خلاف علماء کئی گروہوں میں تقیم ہو گئے' ان میں سے کچھ نے خود کو سیاست سے بالکل علیمدہ کر لیا اور پچھ اپنے مفادات کے لئے ریاستی علماء سے مل

اس لئے جب مغل اقدار میں آئے ہیں تو ہندوستان میں کی رجانات سرگرم سے اول ریاسی علماء جو تشدو کے ذریعہ اپنے مخالفین کو ختم کرانے میں مصروف شے ووئم اصلاحی اور احیاء کی تحریکیں جو اسلام کو بدعتوں سے پاک کرکے اس کا احیاء کرنا چاہتی تھیں 'جیے مددی 'جو اپنی جگہ پر تشدو شے اور تختی سے اپنے عقائد کا نفاذ چاہتے ہے 'سوئم صونی 'جو علماء کے تشدد کو توڑنا چاہتے تھے اور چمارم بھی تحریک جو ہم خرب و عقیدے میں ہم آجنگی پیدا کرکے رواواری کی فضا پیدا کرنا چاہتے تھے۔

ان میں سے صرف علماء کا گروہ الیا تھا جو ریاست کا ایک حصد ہوتے ہوئے تشدد کے ذریعہ اپنے عقائد کو نافذ کرنا چاہتے تھے' اس لئے مغلوں کے اقتدار میں آنے کے بعد انہوں نے کوشش کی کہ مغل حکمران کو اپنے ذیر تسلط کریں اور اسے اپنے مقاصد کے لئے استعمال کریں۔

یہ انہیں دنوں کا واقعہ ہے کہ جب ان عالموں کا اکبر کے دربار میں عروج تھا اور

وہ ریاست کی طاقت کو اپنے ڈہی مقاصد کے لئے استعمال کر رہے تھے اور جن علماء پر انہیں شبہ ہو تا تھا کہ وہ سی عقائد سے علیحہ ہیں انہیں قید و بند کی سزاؤں سے لے کر قتل کی سزا دیتے تھے۔ ان کے انہیں حریفوں میں ابو الفضل کا باپ شیخ مبارک تھا، جس پر مهددی ہونے کا شبہ تھا، اور ای بنا پر بیہ اس کے خلاف تھے اس دور میں ان کے خاندان پر جو پچھ بیتی، اس کا ذکر ابو الفضل نے آئین اکبری کی تیسری جلد میں اپنے خاندانی حالات میں کیا ہے۔ اس سے اندازہ ہو تا ہے کہ جب علماء کو ریاستی طاقت مل جائے تو وہ پھر کس طرح تشدہ کے ذراجہ خوف و دہشت گردی کی فضا پیدا طاقت مل جائے تو وہ پھر کس طرح تشدہ کے ذراجہ خوف و دہشت گردی کی فضا پیدا کرتے ہیں اور نہ جب کے نام پر لوگوں کو ختم کراتے ہیں۔

واقعہ اس طرح سے پیش آیا کہ خدوم الملک اور عبدالنبی صدر کے تھم سے شخ مبارک کی گرفتاری کا تھم ہوا۔ انہیں اس کی اطلاع ایک خیر خواہ نے دی اور یہ خاندان پریشانی کے عالم میں رات کو گھر چھوڑ کر پناہ کی عرض سے روانہ ہوا۔ مجبورا اس آدھی رات کو ہم تین آدمی بیادہ گھر سے باہر نکلے اور نہ کوئی راہبر موجود تھا اور نہ رفتاد کے لئے پاؤں میں قوت استقلال تھی ... صبح صادق کے وقت ہم اس محض کے دروازے پر پہنچ۔ یہ محض اپنی واقفیت کہ اعتبار سے گرم خوئی اور کشادہ بیشانی کے ساتھ ملا اور ایک بھر خلوت کدہ خالی کرکے ہمارے لئے معین کر دیا ... اسی آرام کمرے میں دو روز بعد یہ خبر معلوم ہوئی کہ دل سوخگان حد نے شرم کا پردہ اٹھا کر اپنی خبث آگیں طبائع کے مائی الضمیر کو ظاہر کر دیا اور پختہ کاران مکاری کے قاعدے کے مطابق اس رات کی صبح کو مارگاہ سلطانی میں معروضہ پیش کرکے خاطر اقد س

(یعنی اکبر مادشاہ) کو مشوش کر رہا۔ مارگاہ خلافت سے فرمان جاری ہوا کہ ... چونکہ یہ ہذات خود ندجب و ملت کا کام ہے الذا اس کا انجام خاص طور ے تماری ضرورت (یعنی مخدوم الملک اور عبدالنبی) یر منحصر کیا جاتا ہے ان کو محکمہ عدالت میں طلب کریں اور جو امر کہ تھم شریعت کے مطابق طے یائے اور اکابر زمانہ اس سے متفق ہو جائیں عمل میں لائیں۔ مخالفین نے جاؤ شان (شاہی وستہ) شاہشاہی کو برانگیختہ کرے مارے بلانے کے لتے بھیجا... جب مخالفین نے ہم کو مکان میں نہ پایا... تو مکان کو گھیرلیا اور شخ ابو الخير ميرے بھائي كو اس مكان ميں ياكر اس كو اپنے ہمراہ آستانہ اقبال یر لے گئے اور بیر وضاحت کے ساتھ ہمارے مخفی ہونے کے حالات کو بیان کیا... شروار حق بین (اکبر) نے بخولی تمام واقعات کو شناخت کر لیا اور مخالفوں کو یہ جواب ریا کہ تم لوگ اس قدر سخت گیری کیوں ایک درولیش گوشنہ نشیں' وانش منش' ریاضت کیش کے حق میں کرتے ہو اور کیوں اس قدر جنگوئی سے کام لیتے ہو ... خالفین اب اس خیال میں جالا ہوئے کہ اس وقت جبكه بيا ب خانمال مو چكے جي تو اس مسلے كا علاج بخولي كر لينا چاہدے اور چنر اشخاص میں تیرہ ورول سید رائے کو اس پر مقرر کیا کہ جس مقام ير مارے نشان يائي مارا كام تمام كر والين : ايك مفت جس وقت گزر گیا۔ صاحب فانہ بھی ہارے افتیار سے جاتا رہا اور بے شری سے کام لینے لگا اور اس کے ملازمین بھی ناشناسی برشنے لگے۔ ان وجوہ سے عقل ير واجمه غالب مو گيا اور بريثان طبيعت كو اس امر كاليتين مو گيا كه ... بادشاه جبتى مسروف ب- اب كمان

غالب سے ہے کہ صاحب خانہ ہم کو پکڑ کر مخالفین کے حوالے کر وے...

ياؤل بابر نكالا- نه كوئي مردگار نظرين نه باؤل مين طاقت رفتار نه جائے یاہ ظاہر' نہ زمانے کو سکون کہ و فعتا" اس شب تار میں بملی چکی اور چرہ خوشی سے دمک اٹھا کہ ہمارے ایک شاگرہ کا مکان نظر آیا اور تھوڑی دیر كے لئے ہم كو آرام كى جگہ ال كئى (اس كے بعد اس خاندان نے ايك امير کے بال یاہ لی) آدھی رات کے وقت وہ تیزوست و آگاہ دل ہمارے پاس پنجا... ای وقت ہم لباس لپیٹ کر روانہ ہو گئے اور مختف راہوں سے اس مخض کے مکان پر آئے (لیکن اس نے بھی بعد میں ان سے بدسلوکی کی اور ان کی مہمان نوازی سے نگ ہوا) رات کے وقت ہم اس جگہ سے نکل کر انے ایک دوست کے مکان میں آئے (ایک رات گزارنے کے بعد) جب سب سو گئے تو اس وقت ہم مقام نا معتین کی جبتی میں چل نکلے... آخر کار پھر ای امیر کے مکان پر آئے۔ (لیکن وہ امیر انہیں چھوڑ کر خود معہ المازموں کے چلا گیا) صرف ہم تین آدمی نخاس کے قریب بیٹھے رہ گئے اور عجیب حال پیش آئی۔ نہ جانے کا ارادہ' نہ قیام کی طاقت' اور نہ کوئی بردے كى جكه كه جس مين قيام مو سكه- جراسمت منافق دوست اور وشمنان صدرنگ اور نادیدگان سخت پیشانی- ہم اس بے بناہ جنگل میں خاک کے اور بیٹے تے زمانہ کی آشفتہ سری اور مقاصد کی پر اگندگی کے سبب سے ہم بے انتا غم و الم میں گرفتار ہو گئے ... بیگانوں کی ملامت اور دوستوں کی میں خوابی سے محفوظ ایک باغیم میں پنچ ... و فتا" ہم پر سے ظاہر ہوا کہ اس

باغیے میں چند (بد انجام) خالفین کا بھی گزر ہو تا ہے ... پھر ظاہری حالت کی راکندگی کے ساتھ اس باغیے سے باہر لکا۔جس مقام پر چنچے اس بلائے ناگمانی کا سامنا ہو یا تھا.. یمال تک کر... ایک باغبان نے ہم کو پھیان لیا۔ اس واقع سے مارے حالت متغیر ہو گئ اور قریب تھا کہ روح سے جم خالی ہو جائے... لیکن وہ سعادت مند گونا گوں مرمانیوں کے ساتھ پیش آیا۔ (اس کے بعد روبوثی کے لئے اس نے ایک خفیہ مقام کا پھ جایا) اور ایک پوشیدہ مقام میں ہم نے قیام اختیار کیا... اس مقام سے خطوط مخلصوں اور بی خواہوں کے نام روانہ کئے گئے اور ہر مخص ہمارے عال سے واقف ہو كراس كى چاره جوئى بين معروف موا ... ايك ماه تك اس آرام كى جگه بين ہم نے بسر کی (لیکن یمال سے بھی اس خوف سے کہ ان کی گرفتاری نہ ہو جائے روائل افتیار کی) بے انہا بریثانی اور اضطراب کی حالت میں ہم غیر آباد خراب میں بلے آئے اور قدرے ہم کو شرکے فسادات اور دشمن کی آئھوں سے امن حاصل ہو گیا۔ (یمال بھی انہیں سکون نہ ملا او یہ مزید امن کی جگہ کی تلاش میں روانہ ہوئے) ایک نا شناسا رہبر کو اسے ہمراہ لے كرايك قريم من جو دارالخلافے سے متعلق تھا... روانہ ہو گئے۔ تين كوس كى بے راہ ناخت طے كركے جم لوگ يمال ينتج ... (ليكن يه بات معلوم ہوئی کہ یماں بھی مخالف ان کی تلاش میں آنا چاہتا ہے) للذا اس قریبے کے قیام سے دستبردار ہو کر آدھی رات کے وقت ہم لوگ بادل خوار و گول شرکی طرف روانہ ہوئے اور صبح کے وقت دارالخلافہ آگرہ پننچ کر ایک . دوست کے مقام پر مقیم ہوئے (اس کے بعد ان کے دوستول نے دربار میں بادشاہ سے ان کی سفارش کی اور ان کے بارے میں جو غلط فہمیال تھیں

بارگاہ سلطان میں حاضر ہوئے اور جہاں بناہ کی گونا گوں نوازشات سے ان کو بلند يائيگي حاصل ہوئي اور يك بارگي بيه زنبور خانه نا سياساں خاموش ہو گيا-(آئين اكبرى- موم- ترجمه- فدا على طالب ص- ١٩٣٩-١١١) 10 ] se 41 2 ] [ ] [ ] [ ] = 37 8 20 20 ) [ [ ] -Walker I of ule 3 Is lead to the all alliente ام فيد في والله مال عدال الوق عكم الدي كالمقارى د اد 1 2 (1) 12 ( b) 2 12 2 13 ( b) (c, 1 d) - 1 1 2 3 1 3 3 してした出ることにないかとれるといとしている They = 100 of 10 1 12 ( 12 1 2 ) " 2 1 40 = 4" 8 5 4 اس كوك وكان الله المساكلة المس いんできまからしかとことのではないない with the to the to be the to the per and the time to I By mingle so the old was been the fel the the 大きなしいにいるしょう」とでいけんでんで できるからちゃらいるため」といるという در الله المرابع المرابع

(" 16 6 5 96 " 1 53 - (4/66" 11- 7-17-107)

اکبر جب تخت پر بیٹا ہے تو اس وقت مخدوم الملک عبراللہ سلطان پوری اور صدر الصدور عبدالنبی سلطنت میں اہم علاء تھے کہ جو فدہب امور اور معاملات کے ساتھ ساتھ سیاست میں بھی وخل اندازی کرتے تھے۔ صدر کا عمدہ اس وقت انظامیہ کے اہم عمدول میں سے ایک تھا اور یہ ملک میں سب سے اعلیٰ فقمی اور قانونی اتھارٹی تھا' اور اس لحاظ سے تمام عدالتی نظام اس کے ماتحت ہوا کر تا تھا۔ تمام قاضی اور مفتی اس کے ماتحت ہوتے تھے۔ اس کے علاوہ یہ وقف کی زمینوں' جاکدادوں' اور وظیفوں کا بھی انچارج ہوا کر تا تھا۔

اس خیت سے شخ عبدالنبی مغل سلطنت کی اہم شخصیت تھے۔ اکبر ان کی ابتدا میں بہت عزت کرتا تھا اور ان کے گھر پر جا کر ان کے درس میں شریک ہوتا تھا' بلکہ جہاں گیر کو نوجوانی میں ان کی شاگردی میں دے دیا تھا۔ اپنے علم اور سیاسی طاقت کے زعم میں سے انتہائی مغرور اور بدزبان ہو گئے تھے۔ اس کا اظہار وہ ایسے موقعوں پر

## ضرور کرتے تھے کہ جب ضرورت مندانی مجوریوں کی وجہ سے کام کے لئے ان کے

إلى الله

مثل جب اکبر نے یہ علم صادر کیا کہ جن علماء کے پاس معاش کے طور پر زمینیں بیں وہ صدر کے دفتر سے آکر ان کی تقدیق کرائیں۔ اس کی وجہ سے پورے ملک سے علماء دارا کھومت میں جمع ہو گئے' ان میں سے وہ لوگ کہ جن کے تعلقات تھے انہوں نے تو آسانی کے ساتھ اپنی جائیدادوں کی تقدیق کرائی۔ گروہ علماء کے جن کی کوئی سفارش نہیں تھی انہیں صدر الصدور کے سیکرٹری عبدالرسول کو رشوت دے کر اپنا کام کرانا پڑا اور اس سلسلہ میں انہیں شیخ کے چوکیداروں' کارکوں' اور صفائی کرفے والوں کی جھڑکیاں سنی پڑیں۔ (بدایونی' اا۔ ص۔ ۲۰۲۔ ۲۰۸)

خود شخ عبدالنبی کا بیہ حال تھا کہ وہ لوگوں کے ساتھ بدتمیزی سے پیش آتے سے اور ان کی بے عزتی کرتے سے برایونی نے اس کا حال لکھتے ہوئے کہا ہے کہ جب وہ اپی نشست پر غرور و تند مزاجی کے ساتھ بیٹھتے سے تو وہ چاہے برا امیر ہویا عالم ان سب کے ساتھ انتائی بدادبی کا سلوک کرتے سے اور کی کے ساتھ تہذیب و مروت کا برآؤ نہیں کرتے سے۔

ظرى نماز كے لئے جب يہ وضو كرتے تھے تو اس وقت پانى كے چھينے اس قدر زور نے اڑاتے تھے كہ وہ امراء اور حاضرين كے كپڑول اور چرول كو تركر ويتے تھے (بدايونی ا ا - ص ٢٠٨) ظاہر ہے كہ ان كى حركتوں كى وجہ سے لوگ ان سے نالال تھے اور ان كى عزت محض اس لئے كرتے تھے كہ ان كے پاس سياى اختيارات تھے۔ اور ان كى عزت محض اس لئے كرتے تھے كہ ان كے پاس سياى اختيارات تھے۔ اكبر كے دربار كے دو سرے برے عالم مخدوم الملك عبداللہ سلطانيورى تھے ، جن اكبر كے دربار كے دو سرے برے عالم مخدوم الملك عبداللہ سلطانيورى تھے ، جن اكبر كے دربار كے دو سرے برے عالم مخدوم الملك عبداللہ سلطانيورى تھے ، جن اكبر كے دربار كے دو سرے برے عالم مخدوم الملك عبداللہ سلطانيورى تھے ، جن اسقدر

قشدد تھے کہ اپنے نہ ہی خالفوں کو اذبیق دے کر مروا دیتے تھے۔ ان کی یہ بھی شہرت تھی کہ انہوں نے بڑا مال جمع کر لیا ہے۔ ای لئے ان کے مرنے کے بعد ان کے ترکہ میں تین کوڑ نفذ ملے' اکبر نے ان کے مرنے کے بعد ہی قاضی علی کے ان کے مال کی جانچ کے لئے بھیجا تو پہ چلا کہ انہوں نے سونے کی اینٹوں کو اپنے گر میں قبروں میں دفن کر رکھا تھا' بعد میں یہ انیٹیں اور ان کی کتابیں ضبط ہو کیں اور شاہی خزانے میں داخل ہو کیں (بدایونی' ا۔ ص۔ ۱۲۳)

ان کے بارے میں یہ مشہور تھا کہ ذکوۃ سے بچنے کی خاطریہ حیلہ کرتے تھے کہ سال کے ختم ہونے سے پہلے یہ اپنی تمام جاکداد اپنی بیوی کے نام کر دیتے تھے اور سال کے خاتمہ پر دوبارہ اسے لے لیتے تھے۔ اس طرح جج کے بارے میں ان کا بیہ فوی تھا کہ یہ فرض نہیں رہا ہے کیونکہ خشکی کے راستہ شیعوں کی سرزمین یعنی ایران سے گزرنا پڑے گا اور سمندر کے راستہ میں پر گرموں کی پناہ میں آنا پڑے گا۔

پھریہ دونوں علاء ایک دو سرے کے شدید مخالف تھے اور اس کوشش میں رہتے سے کہ کی طرح سے موقع ملے تو ایک دو سرے کو نیچا دکھایا جائے۔ علاء کے در میان اس قتم کے ذاتی اختلافات اس وقت ابھر کر آئے جب اکبر نے عبادت خانہ کی بنیاد رکھی۔ (۱۵۷۳)

عبادت خانہ کی بنیاد رکھتے وقت اکبر روایق طور پر مذہب کا پابند تھا۔ علماء ہے اور صوفیا ہے اس کی عقیدگی حد سے زیادہ بڑھی ہوئی تھی۔ وہ خواجہ معین الدین اجمیری کے کے مزار پر زیارت کی غرض سے جاتا 'سلیم چشتی کا اس قدر معقد کہ جمائگیر کی پیدائش پر اس کی مال کو ان کی درگاہ میں بھیجا تاکہ اس سے برکت ہو' اور اس کی پیدائش پر اس کا نام سلیم رکھا' بلکہ ان کی درگاہ کے قریب اس نے فتح پور سیری کی



اس لئے عبادت خانہ کی تغیر کا مقصد بیہ تھا کہ علماء کو جمع کرکے فیہی امور معاملات پر بحث و مباحثہ ہو' اور ان سے فیہب کے بارے میں سکھا جائے' لیکن خود علماء کے سلوک' ان کی گفتگو' ان کی ایک دوسرے پر تنقید' اور ان کے رویہ نے اکبر پر دوسرے ہی اثرات ڈالے۔

ابتداء میں صرف خاص خاص علاء کو مدعو کیا جاتا تھا' اور یہ جلسہ جعد کی نماز کے بعد ہوا کرتا تھا۔ اکبر جب بھی بھی کی عالم کے علم' اس کے نقدس' پر بیز گاری' اور کوار کے بارے میں سنتا تو اسے عبادت خانہ میں آنے کی دعوت دیتا اور ذاتی طور پر اس کا استقبال کرتا۔

لین جلد ہی علماء نے اس بات پر جھڑا شروع کر دیا کہ کوئی کس جگہ پر بیٹھے گا' اس مسئلہ کو حل کرنے کے لئے اکبر نے نشتوں کا انتظام خود سنجالا۔ اور اس منصوبہ کے تحت درباری مشرق میں' سید مغرب میں' علماء جنوب میں' اور شیخ شمال میں بیٹھائے گئے۔

جب بحث و مباحثہ ہو آ تو باوشاہ خود ہر جماعت کے پاس جا آ ان کے درمیان بیٹھتا اور ان کی گفتگو میں شریک ہو آ' میہ ہر جماعت کے لوگوں کو انعام و اکرام سے بھی نواز ہا۔

لیکن نشتوں کے اس انظام کا باوجود علاء کے روبیہ میں کوئی تبدیلی نہیں آئی'
اور انہوں نے گفتگو کے دوران چیخا' چلانا' اور بدتمیزی کا مظاہرہ کرنا شروع کر دیا' اکبر
جو ان کے علم اور زہد و تقویٰ سے متاثر تھا۔ ان کو اس حال میں و کھے کر برا مایوس ہوا
اور اس کے دل سے ان کا احرّام کم ہوتا چلا گیا۔ یہاں تک کہ اس نے بدایونی سے

کما کہ اگر ان میں سے اب کوئی بھی بدتمیزی کرے ' یا بکواس کرے تو اس کو عبادت فانہ سے نکال دو- اس پر بدایونی نے کما کہ اگر میں نے اس حکم کی تغییل کی تو پھر کوئی بھی عالم اس جگہ باتی نہیں رہے گا' اور ہر ایک کو نکالنا پڑے گا- (بدایونی' II- ص-۲۰۵)

مزید اختلافات کی ابتداء جب ہوئی کہ جب ایک دن تعداد ازواج پر گفتگو ہوئی'
اکبر کی اس وقت چار سے زیادہ بیویاں تھیں اس پر سوال پیدا ہوا کہ چار کو رکھ کر باتی
ناجائز ہوئیں' تو ان سے جو اولاد ہوئی وہ بھی ناجائز ہوئی' اس کی بیہ بیویاں اکثر راجپوت
شزادیان تھیں' ان کو اس طرح سے ناجائز رکھنا ان کی عزت و حمیت کا سوال تھا ای
لئے اکبر اس مسئلہ پر پریشان ہو گیا' اور اس نے علاء سے ورخواست کی کہ اسے کی
طرح سے اس صورت حال سے نجات دلائی جائے۔ اس نے علاء کو بیہ بھی بتایا کہ شیخ
عبدالنبی صدر نے ایک مجتد ابن ابی لیلہ کا حوالہ دیا ہے کہ جن کی ۹ بیویاں تھیں۔
اس پر علاء نے نہ ہی تاویلات کا سلسلہ شروع کر دیا کچھ نے قرآن شریف کی
اس آیت کا حوالہ دیا کہ جس میں کہ دو اور دو' تین اور تین اور چار اور چار شادیاں
کو'' ان کی تاویل کے مطابق اس کا مطلب ہوا

$$2+2+3+3+4+4=18$$

2+3+4=9

اس موقع پر بدایونی نے بادشاہ کو مشورہ دیا کہ اگر مالکی قاضی بیہ نتویٰ دے دے کہ متعد کی شادی جائز ہے تو بیہ نتویٰ شیعوں اور سینوں دونوں کے لئے ہو گا۔ اس پر اکبر نے فوراً حفیٰ قاضی کو ہٹا کر اس کی جگہ قاضی حسن عرب مالکی کو قاضی مقرر کر دیا جس نے اس وقت متعد شادی کے بارے میں فتویٰ دے کر بادشاہ کی تمام شادیاں



گر اکبر نے مالکی قاضی کو بھی فور آ ہٹا کر دوبارہ سے حفی قاضی کا تقرر کر دیا کیونکہ وہ نہیں چاہتا تھا کہ اس کی مثال کی دوسرے بھی تقلید کریں (بدایونی- II- ص- ۱۱۱-۲۱۳)

اکبر کو ان نہ بی مباحث سے اس قدر دلچی بڑھی کہ وہ یماں پر زیادہ سے زیادہ وقت صرف کرنے لگا' خاص طور سے جمعہ کی رات کو وہ نہ بی نازعات کو سیھنے بیں گزار ہا۔ اس دوران بیں علماء کا رویہ اسے دیکھنے کو ملا بو بحث کے دوران غصہ بیں آ کر اپنا ذہ ٹی توازن کھو بیٹھنے' ان کی آوازیں بلند ہو جانتیں اور وہ ایک دو سرے کو کافر و مشرک کنے گئے۔ سب سے بڑا ستم تو یہ تھا کہ اس کے دربار کے دو بڑے عالم مخدوم الملک اور عبدالنبی ایک دو سرے کو کافر کتے تھے۔ مخدوم الملک نے عباوت خانہ بیں ہونے والی بحثوں پر تقید کرتے ہوئے' عبدالنبی پر کفر کا فتوی صادر کیا کہ اس نے خصر خان شروانی کو رسول اللہ کے خلاف برا کہنے کا الزام لگا کر اور میر جش کر شیعہ قرار وے کر تھل کروا دیا' جب کہ دونوں باتیں جموثی تھیں۔ انہوں نے مزید کہا کہ شخے کے دے کر تھل کروا دیا' جب کہ دونوں باتیں جموثی تھیں۔ انہوں نے مزید کہا کہ شخے کے بیاس خونی بیاس خونی ہوائے بیا دوئم انہیں خونی

شیخ عبدالنبی نے جواب میں مخدوم الملک پر اعتراضات کئے' اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ دربار میں دو جماعتیں بن گئیں اور ایک دو سرے کے خلاف زہر اگلنے میں مصروف ہو گئیں' ان کے اس رویہ سے اکبر براا دل گرفتہ ہوا' اور اس کی نظروں میں علماء کی عزت گھٹ گئی۔

اس کے بعد سے اکبر نے عبادت خانہ میں دوسرے فرقوں اور نداہب کے لوگوں

کو دعوت دی۔ جن میں ہندو' جین' بدھ' عیسائی' مجوی' اور کی دوسرے نداہب کے علماء شامل تھ' انہوں نے اپنے اپنے نداہب کی خصوصیات بتائیں اور اکثر بحثوں میں انہوں نے علماء کو لاجواب بھی کردیا۔

اکبر کو اس وقت علاء سے سخت مالیوی ہوئی 'جب کہ ان میں سے پھھ نے ایک چیز کو جائز قرار دیا اور دو سرول نے اسے حرام 'ای طرح جب اس نے قاضی جلال اور دو سرے علاء سے قرآن کی تغییر لکھنے کو کما تو وہ ہر بات پر ایک دو سرے سے اختلافات کرنے لگے۔

ایک شیعہ عالم ملا محمہ بردی نے جب شیعہ نقطہ نظرے ابتدائی اسلامی تاریخ کو بادشاہ کے سامنے پیش کیا تو بادشاہ نے اس پر تاریخ کی کتابیں سنیں اور صحابہ کے اختلافات نے اس کا ایمان اور کمزور کر دیا۔

ای دوران میں ایک صوفی عالم شیخ تاج الدین اس کے دربار میں آئے 'اور انہوں نے بادشاہ کو کعبہ مرادت اور قبلہ انہوں نے بادشاہ کو کعبہ مرادت اور قبلہ جست قرار دے کر سجدہ کو تعطیمی بنا دیا کہ جو فدجب کے خلاف نہیں تھا۔ (بدایونی۔ II ۔ ص۔۲۲۲)

۱۵۷۹ء میں ایک واقعہ پیش آیا کہ جس نے اکبر کو کمل طور پر علاء کے خلاف کر دیا اس کی تفصیل ہے ہے کہ متھرا کے قاضی نے ہے شکایت کی کہ ایک برجمن نے مسجد کے تغیری مواد میں کچھ اٹھا لیا 'جب اس سے ہے واپس مانگا گیا تو اس نے ہے کہ نہ صرف دینے سے انکار کر دیا بلکہ رسول اللہ کی شان میں گتافی بھی کی۔ شخ عبدالنبی نے صدر کی حیثیت سے برجمن کو دربار میں حاضر ہونے کو کما 'مگر وہ نہیں آیا اس پر اکبر نے ابو الفضل اور راجہ بیربر کو تھرا تحقیقات کے لئے بھیجا۔ انہوں نے برجمن کے اکبر نے ابو الفضل اور راجہ بیربر کو تھرا تحقیقات کے لئے بھیجا۔ انہوں نے برجمن کے

خلاف لگائے ہوئے الزام کو درست پایا۔ اس پر علاء میں اختلاف ہو گیا کہ اسے کیا

سزا دی جائے 'کھے اس کے حق میں تھے کہ اسے سزائے موت دی جائے 'گر کھے کہتے ہے کہ اسے کوڑے لگتے کیا تھے کہ اس کی زندگی فی جائے لیکن شخ عبدالنبی نے اسے سزائے موت دے کر قتل کرا دیا اس واقعہ نے علاء اور بادشاہ کی طاقت کو بالکل واضح کر دیا کہ بادشاہ علاء کے آگے بے بس ہے۔ اس لئے نہ صرف اکبر بلکہ اس کی ہندو بگیات اور درباریوں نے بھی اس پر تنقید کی کہ علاء اپنی طاقت سے زیادہ تجاوز کر گئے ہیں۔

اس پر اکبر نے عبادت خانہ میں علماء سے برہمن کے مسئلہ پر رائے لی و علماء کی اکثریت نے عبدالنبی کے خلاف فیصلہ سایا۔ للذا اس پر اکبر نے یہ فیصلہ کیا کہ علماء جس طرح سے سلطنت کے معاملات میں وخل دے رہے ہیں وہ اس کی صلح کل اور رواواری کے بالکل خلاف ہے اور یہ بات اس کے سامنے بالکل واضح تھی کہ ہندوستان جیسے ملک میں کہ جمال ہندوؤل کی اکثریت ہے اور ہندو اس کی سلطنت کے مندوستان جیسے ملک میں کہ جمال ہندوؤل کی اکثریت ہے اور ہندو اس کی سلطنت کے خلاف علی ہیں وہ علماء کو یہ اجازت نہیں دے گا کہ وہ دو سرے غداجب کے خلاف عمل کریں۔

للذا اکبر نے اس موقع پر شیخ مبارک ابو الفضل کے باپ کو دربار میں بلایا اور اس سے کما کہ وہ اے ان مولوی سے نجات کیوں نہیں ولا تا۔ اس پر شیخ مبارک نے کما کہ آپ مجتد اور امام عاول کی حیثیت اختیار کرلیں اور ان تمام علاء سے ایک محضر پر دستخط لے لیں۔ اس کے بعد ان کی کوئی طاقت و اختیار نہیں رہے گا اور آپ تمام ملاء مماکل پر اپنا فیصلہ دے سکیں گے۔ چنانچہ سے محضر تیار ہوا اور اس پر تمام علاء سے دستخط کرائے گئے ان میں مخدوم الملک اور عبدالنبی بھی شامل تھے۔

اب پر ہی بس نہیں ہوا بلکہ پھے علاء نے اکبر کی خوشنودی حاصل کرنے کے لئے اسے صاحب الزمال بنا دیا کہ جو اسلام کے تمام فرقوں کو متحدہ کرے گا۔ شریف آملی نے اپنی وستاویز وکھا کر یہ فابت کیا کہ ۹۰۰ ہجری میں ایک شخص آئے گا جو دنیا سے تمام برائیوں کا صفایا کر دے گا۔ خواجہ مولانا شیرازی ایک پمفلٹ لے کر آئے جو کسی شریف مکہ کا لکھا ہوا تھا اور اس میں ممدی کے ظہور کی خوش خبری دی گئی تھی' اس کے بعد انہوں نے خود ایک رسالہ لکھ ڈالا جس میں اکبر کو ممدی قرار دے دیا۔ (برایونی۔ ال- ص نے فود ایک رسالہ لکھ ڈالا جس میں اکبر کو ممدی قرار دے دیا۔

اس کے بعد تو حالت یمال تک ہو گئی کہ علماء' مفتی' اور قاضی بادشاہ کو خوش کرنے کے لئے دربار اور شاہی پارٹیول میں شراب تک پینے گھے۔ (بدایونی۔ II۔ ص۔ ۱۹۹)

اکبر نے جب علاء کے رویہ سے مالیوس ہو کر ذہبی معاملات میں آزاد خیالی اختیار کی تو اس پر بھی کچھ علاء میں بے چینی پھیلی اور یمال تک ہوا کہ اس پر کفر کے فتو کی تو اس پر بھی کچھ علاء میں اکبر نے فیصلہ کیا کہ علاء کی مخالفت' سلطنت میں لگنا شروع ہو گئے۔ ان حالات میں اکبر نے فیصلہ کیا کہ علاء کی مخالفت' سلطنت میں ان کی دخل اندوزی' اور ان کے فساد کو ختم کیا جائے اس لئے اس سلسلہ میں تین باتوں پر عمل کیا۔

اول۔ ایسے علماء کہ جنہوں نے اس کے خلاف کفر کے فتوے ویئے تھے 'اور عوام کو بغاوت پر آکسایا تھا 'ان علماء کو اس نے گرفآر کراکے کسی نہ کسی طریقے سے انہیں قبل کرا دیا۔ مخدوم الملک اور شخ عبدالنبی کو جج پر جانے کا تھم دیا 'اور ساتھ میں ان سے کما کہ وہ بغیر شاہی اجازت کے واپس نہ آئیں۔ لیکن جب وہ اس امید میں واپس تے کہا کہ وہ بغیر شاہی اجازت کے واپس نہ آئیں۔ لیکن جب وہ اس امید میں واپس تے کہ اکبر کے خلاف بغاوتیں شروع ہو گئ ہیں اور شاید وہ دوبارہ سے اقتدار

حاصل کرلیں ' تو اکبر نے دونوں کو قید میں ڈلوا دیا اور پھر انہیں بھی قتل کرا دیا۔

دوم۔ پنجاب کے علماء جن کے بارے میں اگبر کو خیال تھا کہ اس کے خلاف ہیں' انہیں ہندوستان کے مختلف حصوں میں بھیج دیا۔ اور اس طرح ہے ان کی اس طاقت و اثر کو ختم کر دیا کہ جو ایک جگہ رہنے کی وجہ سے تھا۔

سوم۔ اکبر نے تمام مشہور علماء کو دربار میں طلب کیا' ذاتی ملا قات اور گفتگو کے بعد انہیں مدد معاش کے طور پر زمینیں دیں' اس طرح سے اس نے اول ان کی وفاداری کو جانچا اور پھران کی مالی امداد کو جاری رکھا۔

اس طرح اکبرنے صرف ان علماء کو ریاست کی ملازمت میں رکھا کہ جو اس سے وفادار تھ' اس نے ان کے نہ ہی خیالات سے کوئی غرض نہیں رکھی لیکن اس بات کا خیال رکھا کہ وہ لوگوں میں بغاوت و فتنہ و فساد بیدا نہ کریں۔

اس کے بعد اس کا دوسرا قدم سے تھا کہ سلطنت کے اہم معاملات کو علماء کے بجائے دانشوروں کے ہاتھوں دیا جائے اس لئے حکیم ابو الفتح کیم حمام کیم علی کیم عین الملک اور شخ فیضی وہ لوگ تھے جو دربار میں اہم ہو گئے اور بادشاہ کو مشورے دینے گئے۔ اکبر نے ای قتم کے دانشوروں کو کہ جن کے ذہبی خیالات لبل مشورے دینے گئے۔ اکبر نے ای قتم کے دانشوروں کو کہ جن کے ذہبی خیالات لبل موں انہیں برے شہوں میں اہم عمدوں پر مقرر کیا تاکہ وہ وہاں قاضوں اور علماء پر نظر رکھیں۔ (احمد شبیر۔ ۱۵۷)

اکبری اس پالیسی کا بھیجہ سے ہوا کہ ایک تو دربار سے علماء کے اثر و رسوخ کا خاتمہ ہو گیا' اور اے اس بات کا موقع مل گیا کہ وہ آزادی کے ساتھ صلح کل اور رواداری کے ساتھ مکومت کر سکے۔ علماء کے زوال کے ساتھ ہی لوگوں میں اکبر کے عقائد کے بارے میں جو باتیں کھیلیں تھیں ان کا بھی آہستہ آہستہ خاتمہ ہو گیا' اکبر عقائد کے بارے میں جو باتیں کھیلیں تھیں ان کا بھی آہستہ آہستہ خاتمہ ہو گیا' اکبر

اور اس کے بعد اس کے دو جانشین جہاں گیرشاہ جہاں ان کے اثر سے آزاد رہے' اور مغلوں نے ایک ایمی سیکولر پالیسی کو اختیار کیا کہ جس میں ذہبی سیک نظری اور تشدد نہیں تھا۔

اکبر نے اپنی سیکولر پالیسیوں کو برقرار رکھنے کے لئے علماء کے اثر و رسوخ اور سلطنت میں ان کی مداخلت کو بالکل ختم کر دیا' اس کے بعد جمال گیرشاہ جمال نے کم و بیش ای پالیسی کو اختیار کیا اور علماء کے اختیارات کو غذہبی امور تک محدود رکھ کر بادشاہ کے اختیارات کو قائم رکھا۔

گر اورنگ زیب نے اپ سیای مقاصد کے لئے علاء کو اپ لئے استعال کیا اور دوبارہ سے انہیں اختیارات تو دیئے، گر بردی ہوشیاری کے ساتھ انہیں اپ اقتدار کے استحام کے لئے کام میں لایا۔ علاء کو جب اختیارات ملے تو بجائے اس کے کہ وہ انہیں شریعت کے فروغ کے لئے استعال کرتے، انہوں نے انہیں اپ ذاتی فوائد کے لئے استعال کرتے، انہوں نے انہیں اپ ذاتی فوائد کے لئے استعال کیا، اور رشوتوں، غبن، اور دوسرے ناجائز ذرائع سے دولت اکٹھی کرنا شروع کر دی، اس کا نتیجہ سے ہوا کہ ان میں ایسی کوئی اخلاقی جرات نہیں رہی کہ وہ بادشاہ کو شریعت کے نفاذ پر مجبور کر سکیں۔ مثلاً اس کا قاضی القصاۃ عبدالوہاب، رشوت بادشاہ کو شریعت کے نفاذ پر مجبور کر سکیں۔ مثلاً اس کا قاضی القصاۃ عبدالوہاب، رشوت

## لنے کے مللہ میں بڑا دنام تھا۔ اس کے منے ر ترکہ میں اس نے الاکھ اشرفال

اور ۵ لاکھ روپوں کے علاوہ ہیرے' جواہرات' اور دو سرا بیش قیمت مال چھوڑا۔ خانی خال کے علاوہ ہیرے نوارات اس قدر زیادہ تھے کہ برے برے امراء بھی خال نے لکھا ہے کہ اس کے اختیارات اس قدر زیادہ تھے کہ برے برے امراء بھی اس پر رشک کرتے تھے' اور اس کے سامنے انہیں اپنی آبرو بچانے کی فکر پر جاتی تھی۔ (خانی خال۔ سوم۔ ص ۱۹۹۔ ۲۲۲)

ای لئے اورنگ زیب نے ابتداء ہی سے علماء کے ذریعہ اپنے سیای مقاصد
پورے کے مثلاً جب دارا شکوہ کو گرفتار کیا گیا تو اس نے سب سے پہلے ہیبت خال نای
سیابی کے خلاف فتوئی حاصل کیا کہ جس نے دارا شکوہ کے حق میں مظاہرے کرائے
سے 'اسے قتل کرانے کے بعد' فقہا سے دو سرا فتوئی دارا شکوہ کے خلاف لیا کہ جس
میں اس پر الزام لگایا گیا تھا اس نے شرع سے تجاوز کرکے کفرو الحاد پھیلایا۔ اسے اس
فتوئی کی بنیاد پر نہ صرف قتل کیا بلکہ اس کی لاش کی تشیر بھی کرائی۔ (خانی خال۔
سوم۔ ص۔ ۱۹۵)

اپ دوسرے بھائی شزادہ مراد کو جب راستہ سے ہٹانا مقصود ہوا تو اس پر علی نقی نامی ایک شخص کے قتل کا الزام لگا کر اس کے بیٹوں کے ذریعہ باپ کے خون کا وعویٰ کرایا گیا۔ قاضی نے خون کو ثابت کرکے اسے سزائے موت دے دی۔ (خانی خال۔ سوم۔ ض۔ الله)

اس طرح اورنگ زیب نے دارا کے ساتھیوں پر شرعی الزامات لگا کر ان کو قبل کرایا جن میں سب سے مشہور قبل صوفی سرمد کا ہے۔

اس لئے اگرچہ اورنگ زیب نے اپنی ریاست کو اسلامی شکل دینے کی ضرور کوشش کی اور اس مقصد کے لئے اس نے ایسے اقدامات بھی کئے کہ جن سے ظاہر

ہوتا تھا کہ وہ شریعت کے نفاذ میں دلچیں رکھتا ہے، مثلاً شراب اور ہندووں کی زیارت پر پابندی لگائی، موسیقی کو دربار سے ختم کرایا، بادشاہ کے لئے درش کی جو رسم تھی اسے منسوخ کیا۔ زائچہ و نجوم پر پابندیاں لگائیں اور بہت سے غیر شرعی شکسوں کو ختم کیا۔ اس کے علاوہ اس نے عدل و انصاف کے محکمہ کو علما کے سپرد کرکے انہیں وسیع افتیارات ویئے۔

گراس کی بیہ ساری کاروائیاں مغل سلطنت کے زوال کو روکنے میں ناکام ہو گئیں 'چونکہ اکبر نے جو رواداری کی پالیسی اختیار کرکے جر فد ہب و عقیدے اور قوم کو مغل سلطنت کا حصہ بنایا تھا' وہ اس پالیسی کے تحت ناممکن تھا اس لئے آہستہ آہستہ مختلف جماعتیں' فرقے' اور قویمی علیحدہ ہونا شروع ہو گئیں' اور مغل قوت و طاقت میں دراڑیں بڑنے لگیں۔

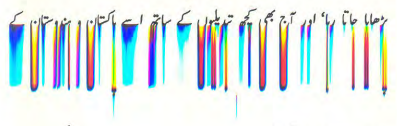
اورنگ زیب نے آگرچہ علماء کو برے اختیارات دیے' گر ان علماء میں نہ تو صلاحیت تھی اور نہ قابلیت کہ وہ سلطنت کی خرابیوں کو سمجھ سکتے۔ اس لئے وہ بھی سلطنت کا ایک حصہ بن کر ونیاوی فوائد سے لطف اندوز ہونے لگتے اور اس طرح انہوں نے بھی سلطنت کے زوال کو تیز کرنے میں حصہ لیا۔

علاء کی اس کروری اور ان کی نا اہلی کا احساس شاید اورنگ زیب کو بھی ہو گیا تھا' اس لئے اس نے نقسہ عالمگیری کی تدوین شروع کرائی اور جب بیہ مکمل ہو گئی تو اس بات کا اظہار کیا کہ بیہ اس قدر مکمل اور جامع نقسہ کی کتاب ہے کہ اس کے بعد مسلمانوں کو علاء سے فتوی لینے اور مشورہ کرنے کی ضرورت نہیں رہے گی اور بیہ انہیں علاء کی ضرورت سے آزاد کرا دے گی۔

مدرسه اور نصاب تعليم

جیسا کہ بتایا جا چکا ہے ' مسلمان حکم انوں نے علاء کو ریاست میں ضم کرکے انہیں ریاسی عہدے دیے اور خاص طور سے محکمہ انصاف و قانون ان کے جوالے کر دیا۔ اس لئے علاء کو اس بات کی ضرورت محسوس ہوئی کہ وہ مدرسوں کا نصاب اس فتم کا تیار کرسے کہ جو علاء کو ان عمدوں کے لئے تیار کرسکے۔ اس مقصد کے لئے ابتداء میں سلجوق وزیر نظام الملک طوی نے ایسے مدرسوں کی بنیاد ڈالی جو اسلامی حکومتوں کی ضروریات کو بوری کر سکیں۔ بعد میں اس کی دوسرے مسلمان حکمرانوں نے بھی سریستی کی۔

ہندوستان میں اس قتم کے نصاب کی تیاری میں ملا نظام الدین (وفات ۱۷۴۸) کا برا حصہ ہے کہ جن کا تعلق فرنگی محل خاندان سے تھا' اور جن کی شرت بحیثیت استاد کے ہندوستان بھر میں تھی۔ انہوں نے جو نصاف تیار کیا وہ ''درس نظامیہ'' کہلا آ ہے۔ یہ نصاب اس قدر مقبول ہوا کہ ایک سو سال تک بغیر کسی تبدیلی کے ہندوستان میں



مدرسول میں براهایا جاتا ہے۔

درس نظامیہ کی تدوین اس غرض سے کی گئی تھی کہ اس سے فارغ التحصیل طلباء مسلمان حکومتوں میں قاضی 'مفتی' اور صدر کے عمدوں پر کام کر سکیں۔ اس نصاب کو اس طرح سے تیار کیا گیا تھا کہ ۲۰ سال کی عمر میں طالب علم فارغ التحصیل ہو جا تا تھا' جو کہ دو سرے نصابوں میں نہیں تھا' اور طالب علموں کو عمر کا بواحصہ ان کے مطالعہ میں گزرنا برتا تھا۔'

اس وقت تک مرسہ میں جو نصاب رائج سے 'ان میں دو قتم کے علوم پڑھائے جاتے سے معقولات 'وہ علوم کہ جن کا تعلق عقلیت سے تھا' اور منقولات کہ جو احادیث پر منقولات پر منقولات سے احادیث پر منی سے درس نظامیہ کی بیہ خصوصیت تھی کہ یہ معقولات پر منقولات سے نیادہ زور دیتا تھا'اور اس میں پہلی مرتبہ دوسرے علماء کی تابوں کے ساتھ ساتھ ہندوستانی علماء کی تریر کردہ کتابیں بھی شامل کی گئیں تھیں۔

درس نظامیه میں جو علوم پرهائے جاتے تھے ان میں صرف و نحو' منطق' حکمت' ریاضی' بلاغت' ققد' اصول نقد' کلام' تفیراور حدیث شامل تھیں۔

شاہ ولی اللہ اور ان کے خاندان نے مدرسہ رجیمہ میں اس کے مقابلہ میں جو نصاب تیار کیا اس میں انہوں نے معقولات سے زیادہ زور منقولات پر دیا اور فقلہ کی تعلیم کو زیادہ ضروری قرار دیا۔ اس طرح ہندوستان میں یہ دو نصاب دو رجحانات کی نشان دہی کرتے تھے: فرنگی محل مسلمان ریاستوں کے ملے علماء تیار کرتا تھا کہ جنہوں نے اٹھارویں صدر میں ان مختلف ریاستوں میں اہم کردار ادا کیا اور جیسا کہ منکاف نے لکھا ہے کہ دیکہ جمال کمیں بھی مسلمان ریاست

تھی' فرنگی بھی اس کے دربار میں کوئی عمدہ چاہتے تھ' (۳۳۔ ۳۳)

اس کے مقابلہ میں مدرسہ رحمیہ ہندوستانی مسلمانوں میں ذہبی بے حس کی شکایات کرتے تھے کہ وہ مسلمان مطابقت کرتے تھے کہ وہ مسلمان معاشرہ میں ندہبی اصلاحات اور احیاء کے ذریعہ ان میں ندہبی جذبہ اور روح کو پیدا

to the the second of the second

مدرسہ رجمیہ کے اس ماؤل کو ۱۸۲۵ء میں دیو بند میں افتیار کیا گیا۔ اس میں جو مضامین رکھے گئے تھے وہ یہ تھے بہ صرف و نحو ' بلاغت ' عربی اوب ' اسلامی آاری ' منطق ' یونانی و عرب فلف ' علم مناظرہ ' علم کلام ' اقلیدس ' طب یونانی ' فقیہ ' اصول فقیہ صدیث ' تفیر۔ بعد میں منطق اور فلفہ کو نصاب سے نکال دیا گیا۔ اس پور لے نصاب میں جدید نقاضوں کے تحت علوم کو شامل نہیں کیا گیا اور نہ ہی کی یور پی زبان کو مصد بنایا گیا۔

انیسویں صدی کے آخر میں کچھ علاء نے اس بات کی کوشش کی کہ وہ علی گڑھ کی جدید یورپی تعلیم' اور دیو بند کے قدیم نصاب کے درمیان ایک ایبا نصاب تیار کریں کہ جو موجودہ ضروریات کو بھی پورا کرے' اور قدیم روایات کو بھی برقرار رکھے۔ اس مقصد کے لئے ۱۸۹۰ کی دھائی میں ندوۃ العلوم کی بنیاد رکھی گئ' لیکن علاء کی یہ کوشش کامیاب نہیں ہو سکی اور ندوۃ نے بھی جدیدیت کو چھوڑ کر قدیم راستہ کو اختیار کرلیا۔

جیسا کہ ان نصابوں سے ظاہر ہے جو طالب علم ان مدرسوں سے فارغ التحمیل ہو کر نظے 'وہ ذہنی طور پر اس قابل نہیں تھے کہ جدید حالات کو سمجھ سکیں 'اور سیای و معاشی مسائل کو حل کر سکیں۔ اس کا متیجہ یہ ہوا کہ ان میں سے کچھ نے تو اس بات



گزار دیں 'گر علماء کی اکثریت وہ تھی کہ جنہیں ملازمتوں کے مواقع نہیں ہے اور وہ اس بات پر مجبور تھے کہ وہ اپنی روزی کے لئے درس و تدریس کے پیشہ کو اختیار کریں 'یا مبلغ کے طور پر کام کریں 'یا پھر مجبوں میں امام اور موزن بن کر زندگی کے دن گزاریں۔ اس لئے ان علماء کے لئے اس کے علاوہ اور کوئی دو سرا راستہ نہیں تھا کہ وہ اپنی روزی کے لئے فرہب کو استعال کریں۔

اس لئے نو آبادیاتی دور میں بہت ہی فرجی جماعتیں اور فرقے پیدا ہوئے جو لوگوں سے چندہ حاصل کرنے کے لئے ان کے لوگوں سے چندہ حاصل کرنے کے لئے ان کے فرجی جذبات کو ابھارتے تھے۔ اس کے ساتھ ہی پورے ہندوستان میں جگہ جگہ نئے مدرسے کھلنا شروع ہو گئے اور نئی مسجدیں بننا شروع ہو گئیں تاکہ لوگوں کے چندول سے ان کو پھیلایا جا سکے اور علماء کی بڑھتی ہوئی تعداد کو ان میں کھپایا جا سکے۔ اس کی وجہ سے نہ صرف مختلف فرقوں میں لڑائی جھڑے شروع ہوئے بلکہ اس نے فرقہ ورایت کو بھی ہوا دی' اور ہندو و مسلمانوں کے درمیان اختلافات کو گھڑا کیا۔

The hand of the form the form the first of t

## نو آبادیاتی دور اور علماء

شاہ عبدالعزیز کے فتوے اس میں اور اس میں استعمال کا استحمال کا استعمال کا استعمال کا استحمال کا استح

ہندوستان میں جب ایسٹ انڈیا کمپنی کی طاقت مضبوط ہو گئی اور اس نے سیاسی افتدار حاصل کر لیا' تو اس کے ساتھ ہی ہندوستان کا سیاسی ڈھانچہ بھی تبدیل ہوتا شروع ہو گیا اور مسلمان حکمران اور امراء کمزور ہو کر بے بس ہو گئے۔ لہذا ان حالات میں ان کے لئے یہ لازمی تھا کہ وہ ہندوؤں اور انگریزوں سے اپنے تعلقات کو نے خطوط پر استوار کریں' لیکن اس مرحلہ پر بیہ سوال بھی تھا کہ ان کی راہنمائی کون کرے؟ کیونکہ بادشاہتی ادارے کے کمزور ہونے کے ساتھ ہی اس کے تمام ماتحی ادارے بھی زوال پذیر ہو چکے تھے' للذا لوگوں نے علماء کی جانب رجوع کیا کہ وہ ان کی راہنمائی کریں۔

علماء کا نقطہ نظر ان بدلتے ہوئے سیای حالات میں ایک نہیں تھا۔ مثلاً ان میں پھاء کا نقطہ نظر ان بدلتے ہوئے سیای حالات میں ایک دارالحرب سمجھتے تھے' جب کہ پچھ اسے اب تک دارامن یا ان

دونوں کے درمیان قرار دیے تھے اور اس لئے انہوں نے مسلمانوں کو ہدایت کی کہ وہ

ہجرت کرکے دوسرے ملک میں سیس جاس اور ہندوستان ہی میں رہیں کہ جمال اسیس نہ ہی امور کی آزادی ہے۔ لیکن کچھ علماء کی تعداد الیی تھی کہ جنہوں نے اس چیز کو ذہن میں رکھتے ہوئے کہ ان کا رابطہ اگریزوں سے نہ ہو جائے۔ ہندوستان سے تجاز ہمیں جرت کرلی اور وہاں پر ہی مستقل سکونت اختیار کرلی۔ جو علماء تجاز نہیں جا سکے انہوں نے مسلمان ریاستوں میں بود و باش کو ترجیح دی تاکہ اس طرح وہ کم از کم انگریزوں سے دور رہیں گے۔

اس طرح علاء نے تو اپ لئے کوئی نہ کوئی حل نکال لیا' ان میں سے وہ جنہوں نے ہندوستان کو دارالامن تسلیم کر لیا تھا'' انہوں نے ایسٹ انڈیا کمپنی کی ملازمتیں بھی قبول کر لیں لیکن مسلہ عام مسلمانوں کا تھا کہ وہ ان میں سے کون می بات کو تسلیم کریں۔ بہرحال ایک چیز تو واضح تھی اور وہ یہ کہ تمام مسلمانوں کے لئے ناممکن تھا کہ وہ جرت کرکے کمی دو سرے ملک چلے جائیں۔ ان پر یہ بات بھی واضح تھی کہ انگریزوں کی فوجی طاقت اس قدر زیاوہ ہے کہ ان سے لڑکر انہیں یہاں سے نکالنا بھی اب ناممکن ہو گیا تھا۔ مثل سلطنت کے کلڑے کلڑے ہوئے کے بعد' ان کے لئے ملازمتوں کا حصول بھی مشکل ہو گیا تھا۔ للذا اب ملازمتوں کی تلاش میں ہندو اور ملازمتوں کا حصول بھی مشکل ہو گیا تھا۔ للذا اب ملازمتوں کی تلاش میں ہندو اور ملازمتوں کی تلاش میں ہندو اور ملازمتوں کو آگر ہندو راجہ کے ملی نہی شاخت انتمائی کمزور ہو گئی تھی کیونکہ مسلمان فوجیوں کو آگر ہندو راجہ کے ملازمت ملتی تو وہ افتیار کرنے پر مجبور تھا اور آگر اسے ہم نہ بہوں سے جنگ بھی کرنا ملازمت ملتی تو وہ افتیار کرنے پر مجبور تھا اور آگر اسے ہم نہ بہوں سے جنگ بھی کرنا ملازمت ملتی تو وہ افتیار کرنے پر مجبور تھا اور آگر اسے ہم نہ بہوں سے جنگ بھی کرنا ملازمت ملتی تو وہ افتیار کرنے پر مجبور تھا اور آگر اسے ہم نہ بہوں سے جنگ بھی کرنا ہو تھا۔

علماء کے لئے یہ صورت حال ضرور تشویش ناک تھی کہ اگر معاشرے میں اس

طرح سے اشتراک ہو جائے گا تو مسلمانوں کی علیجدہ سے کوئی فدہی شاخت نہیں رہے گی' ان حالات میں شاہ عبدالعزیز وہلوی نے کئی فتوے جاری کے۔ مثلاً انہوں نے مسلمانوں کو اس بات کی اجازت دی کہ وہ کافروں کی ملازمت کریں گر بحیثیت فوجی کے نہیں تا کہ انہیں مسلمانوں سے جنگ نہ کرنی پڑے۔ انہوں نے یہ بھی کہا کہ دوسرے عمدوں اور جیثیوں میں ان کی ملازمت کرنے میں کوئی حرج نہیں اور ایک مرتبہ جب ملازمت کر لیں تو پھر ان کی وفاداری بھی لازی ہے۔ لیکن انہیں اس بات کی ضرور خیال رکھنا چاہیے کہ ان کے کافروں کے ساتھ ساجی اور شافتی تعلقات نہ ہوں۔ یہاں تک کہ وہ برتن کہ جو کافر استعمال کرتے ہوں ان کو ہاتھ نہ لگایا جائے' ہوں۔ یہاں تک کہ وہ برتن کہ جو کافر استعمال کرتے ہوں ان کو ہاتھ نہ لگایا جائے' گھر ان مردی ہو تو ان برتنوں کو اچھی طرح سے دھو کر صاف کیا جائے' پھر ان میں کھایا' بیا جائے۔ اس طرح سے انہوں نے اس بات کی بھی سخت مخالفت کی کہ کافروں کے شواروں اور تقریبات میں شامل ہوا جائے' ان کی عباوت گاہوں میں جایا

شاہ عبدالعزیز نے اس بات کی بھی اجازت دے دی تھی کہ ایٹ انڈیا کمپنی کی ملازمت کو افتیار کر لیا جائے ' بلکہ انہوں نے اپنے بھینے عبدالحی کو کمپنی کی ملازمت کر افتی دی۔ اگرچہ اس خبر کو من کر اس وقت کے مشہور صوفی شاہ غلام علی نے سخت افسوس کا اظہار کیا تھا۔ اس پر عبدالعزیز نے ایک خط میں اپنے فیصلہ کو صحیح خابت کرتے ہوئے کھا تھا کہ اس قتم کی ملازمت میں نہ تو اس بات کا خطرہ ہے کہ کافرول کے ساتھ تعلقات بڑھیں گے ' نہ ہی ان کی خوشامہ کرنا ہوگی۔ نہ جھوٹ بولنا پڑے گا' اور نہ ہی اسلام کے خلاف کوئی قدم اٹھایا جائے گا۔

انہوں نے مسلمانوں کو اس بات کی بھی اجازت دے دی تھی کہ وہ انگریزی سکھ

سکتے ہیں' مگر ساتھ ہی میں ان کی ہدایت کی تھی کہ اس زبان کو سکھ کر نہ تو وہ

اگریدوں کی خوشامد کریں اور نہ اس کے ذریعہ ذاتی مفادات کو حاصل کریں۔

لیکن ان تمام شرائط کے ساتھ بار بار مسلمانوں سے یہ کما گیا کہ وہ اگریزوں سے

دور رہیں' ان سے اپنے تعلقات کو نہ بردھائیں اور نہ ہی ان کے طور طریق' لباس'

اور عادات کو اختیار کریں۔ چنانچہ ان فتوں اور عام رجحانات کی وجہ سے لوگوں کی

اکثریت اگریزوں سے ملنے سے پہیز کرتی تھی اور اگر اپنے معاملات کی وجہ سے ملنا

ہی پڑتا تھا' تو ملاقات مختر ہوتی تھی اور اکثر لوگ تو مصافحہ کے بعد ہاتھ دھو لیا کرتے

ہی پڑتا تھا' تو ملاقات مختر ہوتی تھی اور اکثر لوگ تو مصافحہ کے بعد ہاتھ دھو لیا کرتے

ٹے' اور جن لوگوں کے اگریزوں سے دوستانہ تعلقات تھے' جنہوں نے تھوڑی بہت

اگریزی طور طریق اختیار کر لئے تھے' انہیں معاشرہ میں عزت کی نگاہ سے نہیں دیکھا

جاتا تھا اور ایبا سمجھا جاتا تھا کہ اس نے اپنے معاشرہ کی توہین کی ہو۔ مثلاً جب محن

الملک نے سرسید احمہ خاں کو چھری کانٹے کے ساتھ میزیز' انگریزوں کی طرح کھاتے

ہوئے دیکھا تو انہیں اس سے زبردست صدمہ ہوا' اور اپنے اس صدمہ پر قابو پائے

میں انہیں کائی وقت لگا۔

اس وجہ سے علاء کے برعکس سرسید نے اس مہم کو چلایا کہ وہ مسلمانوں کو اس بات پر آمادہ کریں کہ یورپی طرز زندگی اختیار کرنا اسلام کے خلاف نہیں۔ اس لئے اس کو اختیار کرکے اگریزوں کے ساتھ تعلقات کو بردھایا جائے 'کیونکہ جب تک یورپی تہذیب کو اختیار نہیں کیا جائے گا' اس وقت تک اگریزی ذبن کو نہیں سمجھا جا سکے گا' اپ رسالہ تہذیب الاخلاق' میں انہوں نے اس بات پر زور دیا کہ اہل کتاب کے ساتھ کھانا کھانے میں کوئی حرج نہیں ہے۔ ایک تو نئی تعلیم کی وجہ سے اور بدلتے ہوئے طالت کی وجہ سے اور بدلتے ہوئے طالت کی وجہ سے آہت مسلمانوں کے اعلیٰ طبقوں میں یورپی تہذیب و

ترن مقبول ہوتا چلاگیا' اور اس کے ساتھ ہی بورپی تعلیم یافتہ طبقوں نے مسلمانوں کی راہنمائی کا وعویٰ کر دیا۔ اس کے بعد سے علماء اور ان میں راہنمائی کے لئے ایک کش کش شروع ہو گئے۔ اس کش میں فیصلہ اس بات پر ہونا تھا کہ کون بدلتے ہوئے حالات کو بہتر سجھتا ہے' اور ان کا عملی عل پیش کرتا ہے؟

#### زمبی تحریکیں

مبلانوں کے زوال کے اسباب میں سے سب سے اہم سبب علاء کے نزدیک ہے تھا کہ وقت کے ساتھ ساتھ مسلمانوں میں بہت می ہندووانہ رسومات آگئیں تھیں' للذا زوال کے اس عمل کو روکنے کے لئے ضروری تھا کہ اسلام کو ان رسومات سے پاک کیا جائے اور خالص اسلامی تعلیمات کو فروغ دیا جائے۔ صرف ای صورت میں مسلمان اپنا کھویا ہوا مقام حاصل کر سکتے ہیں۔ اس لئے علاء کی ابتدائی نو آبادیاتی دور میں جو تحرکییں شروع ہوئیں ان کا مقصد بیا تھا کہ وہ ثقافت جو ہندو مسلم اشتراک سے پیدا ہو رہی ہے اسے روکا جائے اور مسلمانوں میں غربی بنیاد پر علیحدہ سے شاخت کو ابتدارا جائے۔ اس کا متبجہ بیہ ہوا کہ انہوں نے نو آبادیاتی دور کے مسائل سے مقابلہ ابتدارا جائے۔ اس کا متبجہ بیہ ہوا کہ انہوں نے نو آبادیاتی دور کے مسائل سے مقابلہ کرنے کے بجائے اول تو ہندو اثرات کے خلاف تحریک شروع کی' جو بعد میں ذہنی جنگ کے ساتھ ساتھ جسمانی جنگ میں بدل گئی۔

بنگال میں فرائنی تحریک اس کی ایک مثال ہے' اس کے بانی حاجی شریعت اللہ

(وفات - ۱۸۳۰) سے 'جنہوں نے ان پڑھ کسانوں میں کام کرنا شروع کیا اور ان کو اس

پر تیار کیا کہ وہ اسلامی فرائض کو اوا کریں۔ کسانوں میں ان کے پیغام کو اس لئے سنا

گیا کہ وہ ہندو زمینداروں کے ہاتھوں استحصال کا شکار سے' اور کسی ایسے راستے کی



کو منظم کرکے ان میں ایک نیا جذبہ پیدا کر دیا۔ ان کے کام کا طریقہ کار بیر تھا کہ اپنے ماننے والوں کی ایک براوری بنائی اور ان کا لباس بھی علیحدہ سے تبحیر کیا تاکہ اس طرح سے ان میں یک جتی اور اتحاد کا احباس ہو۔ اس کے بعد انہوں نے علاقہ کو مختلف حصوں میں بانٹ کر وہاں اپنے خلیفہ متعین کئے۔ گاؤں میں اپنی عدالتیں قائم کیں تاکہ مسلمان باہمی جھڑوں کا فیصلہ یماں پر کریں اور برطانوی عدالتوں میں جانے سے گریز کریں۔ کسانوں کی جمایت عاصل کرنے کے لئے انہوں نے زمین کے میکس کو غیر قانوفی قرار دے دیا۔

ان کی وفات کے بعد جماعت کی راہنمائی ان کے لڑکے دو دو میاں (وفات۔
۱۸۹۲) کو ملی۔ انہوں نے تحریک کے فوجی عضر کو ختم کرکے اسے ذہبی تحریک میں بدل
دیا۔ یہ تحریک اگرچہ نو آبادیاتی دور میں شروع ہوئی مگر اس نے نو آبادیاتی نظام کے
ممائل سے ہٹ کر اس بات پر زور دیا کہ مسلمان اپنی ذہبی شناخت کو معظم کریں
اس کے نتیجہ میں ہندووں اور مسلمانوں میں اختلافات پیدا ہو گئے کہ جس کا فائدہ
اگر بروں کو ہوا۔

ای قتم کی ایک اور تحریک مغربی بنگال میں شروع ہوئی جے تیتو میر (وفات الما) جو سید احمد شہید کے ایک مرید تھے' انہوں نے شروع کی' یمال بھی انہیں مسلمان کسانوں کی حمایت عاصل ہو گئی کہ جو ہندو زمینداروں کے ہاتھوں پریشان تھے ان میں اتحاد برقرار رکھنے اور اپنی شاخت کا احساس بیدار کرنے کے لئے انہوں نے بھی عاجی شریعت اللہ کے طریقوں کو اپنایا' اور اپنے مریدوں کو علیحدہ سے لباس پہننے پر زور دیا تاکہ وہ خود کو ہندوؤں سے علیحدہ کر سکیں۔ تحریک کا جھڑا بہت جلد ہندو

زمینداروں سے ہو گیا کہ جس نے ان کے لئے لاقانونیت کی شکل پیدا کر دی اور انہوں نے برطانوی حکومت کی جمایت سے اسے کچل کر ختم کر دیا۔

تیری تحریک سید احمد شهید کی تھی جو کہ شروع تو شال ہندوستان سے ہوئی گر اپی سرگرمیوں کو انہوں نے سرحد کے علاقہ میں ختال کر دیا جہاں سے سکھوں اور پھانوں سے لڑے 'اور بالاخر بالاکوٹ کے مقام پر سید احمد شهید کی شکست نے اس کی فوجی سرگرمیوں کو ختم کر دیا۔

یہ تیوں تحرکیں اصلاحی تھیں۔ ندہب کو ہندووانہ رسومات سے پاک کرنے کی منصوبوں کو عملی جامہ پہنانا چاہتی تھیں۔ ندہب کو ہندووانہ رسومات سے پاک کرنے کی مہم میں انہوں نے نہ صرف مسلمانوں میں اختلافات پیدا کئے بلکہ اپنی قوت و طاقت اور نفرت کو ہندووں کے ہندووں کو اس کش کمش میں بالکل چھوڑ ریا۔ انہوں نے اس کا اندازہ نہیں لگایا کہ ہندوستان میں مسلمان جماعت کی کیا طاقت ہے۔ مشترکہ ثقافت کی جڑیں کتنی گہری ہیں اور اہل برطافیہ جو مقامی جمایتی گروہوں کے سمارے اقتدار حاصل کر رہے ہیں اس کو کس طرح سے روکا جائے۔ ان متیوں تحرکیوں کی ناکامی اور ۱۸۵۷ء کے ہنگامہ کے بعد' مسلمانوں کے لئے یہ ناممکن ہو گیا کہ وہ فوجی قوت کے سمارے دوبارہ سے سیاس طاقت کو حاصل کر سیس۔

لنزا ١٨٥٤ء كے بعد اصلاحی تحریکوں کے ڈھانچہ میں زبردست تبدیلی آئی اور انہوں نے فرجی طاقت کے بجائے ایسے نظریات و خیالات کو پھیلانے کے لئے تعلیم کو استعال کرنا شروع کیا۔ دیو بند مدرسہ کا قیام اس سلسلہ کی ایک کڑی تھا کہ جس میں تعلیم کے زراجہ نہ ہی عقائد کو دوبارہ سے نئی زندگی دینے کی کوشش کی گئی۔

ان اصلاحی تحریکوں کی مخالفت میں احمد رضا خال (وفات ۱۹۲۱) نے ایک مهم

## شروع کی اور ای اس مهم میں انہوں نے ان تمام روایات اسم و رواج اور عقالم

كى حمايت كى جوكه وقت كے ساتھ عام مسلمانوں ميں رائح ہو گئے تھے اور اب ان کے ندہب کا ایک حصہ ہو گئے تھے' ان کے خیال میں انہیں ان سے محروم کرنا ان کی زندگی میں خلا پیدا کرنا تھا' للذا انہوں نے خالص اور اصلاحی ندہب کی سخت مخالفت كى" اور اپنے عقائد میں رسول اللہ كى شخصيت كو مركزى مقام دے كر اس كے كرو ساری تحریک کو متعین کر دیا۔ وہ سیدوں کی بھی اس لحاظ سے بہت زیادہ عزت کرتے تھے کیونکہ وہ رسول اللہ کی اولاد تھے۔ وہ صوفیا کے معقد تھے اور اس پر یقین رکھتے تھے کہ ان سے مدد کے لئے کما جائے اور دینی و دنیوی مسائل کے لئے ان سے رجوع کیا جائے۔ مزاروں کی زیارت کی جائے منیں مانی جائیں اور نذر و نیاز جرهائی جائیں۔ اس طرح انہوں نے کوشش کی کہ ان کے زمانہ میں اسلام کی جو ارتقائی شکل موجود ہے اسے برقرار رکھا جائے۔ انہوں نے اس پالیسی کو بھی افتیار کیا کہ سیاست سے دور رہا جائے اور اپنی تمام توانائی کو صرف فدہبی امور تک محدود رکھا جائے۔ ان تح یکول کے اثرات مختلف ہوئے۔ مثلاً دیو بند تحریک نے تعلیم یافتہ متوسط شرى طبقول كو متاثر كيا- جب كه بريلوى عقائد ان يره اور ديماتي علاقول بيس زياده مقبول موئ لیکن ان ندمبی تحریکول کا اثر بید مواکه اب مرسیای و ساجی اور معاشی مئلہ ندہب کی روشنی میں دیکھا جانے لگا'جس کی وجہ سے اس مئلہ کے حل میں ر کاوٹ بیرا ہونے گلی اور اس نے جدیدیت کے خلاف دفاعی محاذ بنا لیا۔

ان تحریکوں میں جو باہمی جھڑے 'اور فسادات ہونا شروع ہوئے 'اس نے بھی مسلمانوں کی توجہ جدید سیای مسائل سے ہٹا کر فدہب پر مرکوز کر دی کیونکہ ہر فدہبی جماعت نے شدت کی پالیسی کو اختیار کرتے ہوئے 'ایک دوسرے کو گراہ اور کافر کہنا

شروع کر دیا' تا کہ ان کے جمایتوں میں ان کی کوئی عزت نہیں رہے۔ اس طرح مسلمانوں کو متحد کرنے کے بجائے انہوں نے مسلمانوں کو کئی حصوں میں تقلیم کر دیا۔
یماں پر یہ سوال پیدا ہو تا ہے آخر یہ مختلف فہ ہی جماعتیں کیوں ایک دو سرے کو کافر قرار دے رہیں تھیں؟ اس کی ایک وجہ تو یہ تھی ہر جماعت اس بات کی خواہش مند تھی کہ وہ اپنے پیروکاروں کو متحد رکھ' اور انہیں جماعت چھوڑ کر نہ جانے دے اس لئے انہوں نے ان میں جماعت کی شناخت کو بیدار کیا اور اپنے مانے والوں پر یہ پابندی لگا دی کہ وہ دو سری فہ ہی جماعت کے لوگوں سے کوئی رابطہ نہیں رکھیں گ' پابندی لگا دی کہ وہ دو سری فرہی جماعت کے ساتھ کھائیں گے اور نہ ان میں شادی بیاہ کریں گے۔

اس کا دلچپ پہلویہ تھا کہ ان میں سے ہر جماعت اس بات کا دعویٰ کرتی تھی کہ وہ مسلمانوں کی اکثریت کی نمائندہ ہے' اس لئے اگر ان کی جماعت کو کمزور کیا گیا یا اس کے خلاف سازش کی گئی تو یہ اسلام اور مسلم امد کے خلاف سازش ہوگی' جو کہ ایک برا گناہ ہے۔

دراصل مغل سلطنت کے کھڑے کوئے ہونے کے بعد 'مسلمان جس طرح سے کرور ہوئے تھے 'اس کا واحد علاج یہ ڈھونڈا جا رہا تھا کہ انہیں متحد کیا جائے اور ان کے اختلافات کو ختم کرکے ان میں اتفاق کو پیدا کیا جائے 'اس لئے ہر ذہبی جماعت نے اس کا دعویٰ کیا کہ وہ واحد جماعت ہے جو مسلمانوں کو متحد کرے گی 'اور دو سری تمام جماعت اس مہم میں مصروف ہو تمام جماعت اس مہم میں مصروف ہو گئی کہ اتخاد کی خاطر دو سری جماعتوں کو ختم کر دیا جائے تا کہ صرف ایک جماعت اور اس کے عقائد پر پوری قوم کو ایک کیا جا سے۔ جب ان کی کوششوں میں رکاوٹیس اس کے عقائد پر پوری قوم کو ایک کیا جا سے۔ جب ان کی کوششوں میں رکاوٹیس

آئیں تو انہوں نے مخالف جماعتوں کو اس کا ذمہ دار قرار دیا' اور اس طرح انہیں

اسلام کا دسمن گردانا۔

ایک وجہ ان ندہی جماعتوں کی مخالفت کی ہے تھی 'کہ ان سب کا وارومدار لوگوں کے چندوں پر تھا' اس لئے انہیں ہے خطرہ رہتا تھا کہ اگر ان کے پیروکار کم ہو گئے یا چھوڑ کر چلے گئے تو ان کے مالی وسائل پر اس کا اثر پڑے گا۔ اس لئے انہوں نے غیر وستانہ اور مخالفانہ رویہ کو اختیار کیا تاکہ ان کا علیحدہ سے وجود برقرار رہے۔

اپ عقائد اور نظریات کی تبلیغ کے لئے ان ذہبی جماعتوں نے اپ اپنا ان مدارس قائم کے تاکہ ان میں متشدد طالب علم اور اساتدہ کی تربیت کی جائے الذا ان مدرسوں میں فرنگی محل ویوبند ندوۃ العلماء اور مدرسہ مظاہر العلوم خاص طور سے متابل ذکر ہیں کہ جنہوں نے ایک دو سرے سے مختلف ذہبی نظریات کو پھیلایا۔ ان کی اس تقلید میں ہندوستان کے مشہور شہروں میں بھی مدرسوں کا قیام عمل میں آیا جن میں لاہور مراد آباد وامیور بدایوں جبل پور بریلی مار مروہ پند کراچی اور کلکتہ شامل ہیں۔ ان مدرسوں کے قیام میں مسلمان امراء اور جاگیرداروں نے مالی طور پر مدد کی وجہ سے یہ مدرسے کام کر سکے۔

چندے پر انحصار کی وجہ سے علماء کے ذاتی کردار اور ان کی تعلیم و تبلیغ پر بہت زیادہ اثر پڑا' چونکہ چندہ دینے والوں کی اکثریت خوش حال اور دولت مند مسلمان سے اس لئے علماء نے ساجی مسائل کو نہیں چھٹرا' اور غربت' مفلی' بھوک' صحت' اور نا انسافیاں ان کے دائرے کار میں نہیں آئیں۔ اس کے بر عکس انہوں نے معاشرہ کے دھانچہ کو اس طرح بر قرار رہنے پر زور دیا اور ہر تبدیلی کی مخالفت کی۔

چندوں پر انحصار کرنے کا ایک نتیجہ یہ بھی نکلا کہ علماء کا ساجی مرتبہ گھٹ گیا'

اگرچہ ان کی زہبی حیثیت تو باقی رہیں ' گران کی عزت کم ہو گئ-

زمبى تنظييل

ہندوستان میں نو آبادیاتی دور میں سیاسی و ساجی اور ندہی جماعتوں کی تنظیم کا آغاز ہوا' اور جب عیسائی مشنری جماعتیں تبلیغ کی غرض سے آئیں تو ہندوؤں اور مسلمانوں دونوں نے ان سے تنظیم امور کے بارے میں بہت کچھ سکھا' اور جب انہوں نے ان کا مقابلہ کرنے کے لئے جماعتیں بنائیں تو ان کا ڈھانچہ اور تنظیم ان ہی مشنری جماعتوں کے مطابق رکھی۔

مثلاً سمی بھی جماعت کے لئے اولین طور پر یہ لازی تھا کہ اس کا کوئی منشور ہو جو اس تنظیم کو قانونی شکل دے سکے۔ پھر حکومت نے ہر جماعت کے لئے یہ لازی قرار دیا تھا کہ اسے رجٹرڈ کرایا جائے' اس طرح یہ جماعتیں قانونی ہو جاتی تھیں۔ پھر ان جماعتوں کو چلانے کے لئے اس کے باقاعدہ سے عمدے دار ہوتے تھے ان میں صدر' جماعت کو چلائے کے لئے اس کے باقاعدہ سے عمدے دار ہوتے تھے ان میں صدر' بخزل سیرٹری' خزانچی اہم عمدے ہوتے تھے' اور باتی اراکین یا مجلس مشاورت ہوتی تھی' جو کہ جماعت کی پالیسی کو طے کرتی تھی۔ جماعت کے مالی امور کے بارے میں ریکارڈ رکھا جاتا تھا اور اس کی تفصیل دی جاتی تھی کہ گئے پینے وصول ہوئے' اور گئے خرچ ہوئے' پالیسی معاملات کے لئے اراکین کی پابندی سے میشکیں ہوا کرتی تھیں اور ایک اور کئے اور ایک اجلاس سالانہ ہو تا تھا جس میں سال بھر کی سرگرمیوں کی تفصیل دی جاتی تھی اور ایک اجلاس سالانہ ہو تا تھا جس میں سال بھر کی سرگرمیوں کی تفصیل دی جاتی تھی اور حساب کتاب پیش کیا جاتا تھا۔

جماعتوں کے اس ریکارڈ کا فائدہ یہ ہوا کہ ہر جماعت کی تاریخ بنتی گئی اور اراکیین و عام لوگوں کے علم میں یہ بات آتی رہی کہ جماعت کیا کر رہی ہے' اور اس نے اب

# 

پوری طرح سے محفوظ نہیں رکھا' اور سستی و کا ہلی' جماعت میں لیڈروں کی تبدیلی نے بت ریکارڈ ضائع کرا دیا' گراس کے باوجود جو تھوڑا بہت ریکارڈ محفوظ رہا اس سے اس عہد کے بارے میں بہت سی معمولی گراہم معلومات حاصل ہو جاتی ہیں۔

علاء نے جب اپنی اپنی جماعتیں بنائیں' تو ایسے منصوبوں کو پورا کرنے' اور اپنے منصوبوں کو پورا کرنے' اور اپنے منصوب برعمل در آمد کے لئے یہ ضروری تھا کہ وہ عوام سے اپیل کرکے چندہ جمع کریں' چنانچہ جن جماعت کو زیادہ چندہ ملا انہوں نے اپنے پینے سے اپنے لئے جاکدادیں خریدیں' جماعت کا آفس' مدرسہ کی تعمیر' اور بیٹیم خانوں کا سلسلہ اس سے شروع ہوا۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ علاء کی ایک پیشہ ور جماعت وجود میں آگئی کہ جس نے معاشرے میں ان رفاعی کاموں کو اپنے ذمہ لے لیا اور چندوں کی وصول یابی نے خود ان کی مالی عالت کو بمتر بنا دیا۔ ان میں سے پچھ جماعتوں اور تنظیموں نے اچھا کام کیا گر اکثر کے بعد بارے میں یہ شکایات ہیں کہ انہوں نے پینے کھا لئے اور بدعنوانیوں اور غبن کے بعد بات شکی تنظیموں کا خاتمہ ہو گیا۔

ایک طرف تو علماء کی شاخت مجر ' بدرسه ' اور رفاعی ذہبی اواروں سے تھی گر جب برصغیر میں سیای مرگرمیاں شروع ہوئیں اور سیای جماعتیں سرگرم عمل ہوئیں تو اس وقت علماء نے بھی اس ضرورت کو محسوس کیا کہ وہ خود کو محض ذہبی تظیموں کا حمدود نہیں رکھیں ' بلکہ سیاست میں بھی حصہ لیں ' اور اس طرح سے اپنا ساجی رتبہ بھی بلند کریں۔ علماء کے ان اداروں اور خواہشات کو مولانا شبلی نعمانی نے اپی ایک تقریر میں اس طرح سے بیان کیا ہے :

"معزز حضرات! مسلمان دور حکومت میں دنیاوی اور ندہی معاملات علماء کے

ہاتھوں میں تھے۔ علماء نماز اور روزہ کے مسائل کے ساتھ ساتھ عدالتی مقدمات کے فیطے بھی ساتے تھے وہ مجرموں کو سزائیں دیے اور احکامات صادر کرتے تھے سزائے موت یا قصاص کے فیطے بھی وہی ساتے تھے۔ مختصرا " یہ کہ دنیاوی اور دینوی دونوں معاملات انہیں کے ہاتھوں میں تھے۔ اب صورت عال بدل گئی ہے اور دنیاوی امور برطانوی حکومت کے ماتحت بیں۔ اب ہمیں یہ دیکھنا ہے کہ علماء اور مسلمانوں کی جماعت کے رشتہ اور روابط کس قتم کے ہوں ' اور انہیں حکومت سے کون سے معاملات لینا جائیں ' اور کون سے اس کے سپرو کرنا چاہئیں ' اور کون سے معاملات لینا کہ جن میں حکومت کو مطلق دخل اندازی نہیں کرنی چاہیے "۔

الذا علاء سیاست میں عملی طور پر اس لئے حصہ لینا چاہتے تھے کہ برطانوی دور حکومت سے پہلے ان کے جو اختیارات تھے انہیں دوبارہ سے حاصل کیا جائے 'اور اپی سرگرمیوں کو صرف ندہی معاملات تک محدود نہیں رکھا جائے بلکہ اس سے اور آگے برچھ کر دنیاوی امور میں بھی ان کی راہنمائی کی جائے 'اس مقصد کو حاصل کرنے کے لئے ضروری تھا کہ نے سیاسی ڈھانچہ میں 'اپی ندہجی و سیاسی جماعتیں بنائی جائیں اور اس پلیٹ فارم سے اپنے مطالبات کے لئے جدوجہد کی جائے 'اس فتم کی ایک جماعت جو علاء نے بنائی اس کا نام مجلس معرید الاسلام تھا' جس کے قیام میں فرنگی محل کے علاء چیش پیش تھے' اور جس کا مقصد شریعت کا قیام اور مسلمانوں کی ترقی تھا۔

اس کے بعد ہی دوسرے مذہبی فرقوں کی جانب سے بھی جماعتیں بننا شروع ہو گئیں کیونکہ ہر فرقہ کے مذہبی عقائد مختلف تھے اور وہ نہیں چاہتے تھے کہ کوئی ایک جماعت تمام فرقوں کی نمائندگی کرتے ہوئے مطالبات پیش کرے۔ اس لئے ۱۹۰۷ء میں

# شیعوں نے آل انٹرا شیعہ کانفرنس کے نام سے انی تنظیم کا اعلان کیا۔ ۱۹۱۳ء ہیں تی

علاء نے جمیعت البند کے نام سے جماعت بنائی۔ ابتداء میں اس کا مقصد سے تھا کہ یورپی حملوں کی وجہ سے خلافت اور مقدس مقامات کو جو خطرہ ہو گیا تھا' اس کے خلاف جدوجہد کی جائے اور خلافت کے عمدے کو برقرار رکھا جائے۔

علاء نے ابتداء میں سیای جماعتوں سے کوئی روابط نہیں رکھ' اور خصوصیت سے ایسی سیای پارٹیوں سے جن میں جرند جب اور مسلک کے لوگ شامل ہوتے تھے۔
ان کی دلیل سے تھی کہ اگر ان پارٹیوں کے اجلاس میں شرکت کی جائے گی تو انہیں غیر مسلم خوا تین کے ساتھ بیٹھنا پڑے گا' اور اجلاس کے دوران انہیں اس کا موقع نہیں طلح گا کہ وہ نماز اوا کر سکیں۔

اس موقع پر ابوالکلام آزاد نے جو کہ اپنے ہم عصر علماء کی تک نظری کم علمی اور تشدد سے بے زار تھے 'اس بات کی کوشش کی انہیں نے ساس ماحول میں الی تربیت دی جائے کہ جس کے بعد وہ اس قابل ہو سکیں کہ سیاست میں حصد لیں 'اور برلتے ہوئے حالات اور نے پیدا ہونے والے مسائل کو سمجھ سکیں۔ آزاد اس وجہ علماء کو سیاست میں لانا چاہتے تھے کیونکہ ان کا خیال تھا کہ ہندوستان میں مسلمان صرف فذہب کے نام ہی پر متحد ہو سکتے ہیں اور انہیں فدہب کے ذریعہ ہی سیای طور پر سرگرم بنایا جا سکتا ہے 'چنانچہ اس نظریہ کے تحت انہول نے حزب اللہ کے نام سے ایک جماعت بنائی 'آ کہ علماء کو اس کے ذریعہ تربیت دے کر باعمل بنایا جائے۔ اس سارے عمل کے پیچھے آزاد کی ہے فکر تھی کہ فدہب اور سیاست ایک ہیں 'اسی ایک دو سرے سے جدا نہیں کیا جا سکتا' للذا سیاس فیم کے لئے ضروری ہے کہ انہیں ایک دو سرے سے جدا نہیں کیا جا سکتا' للذا سیاس فیم کے لئے ضروری ہے کہ اس کی تشریح فدہب کے ذریعہ کی جائے 'اور یہ فیصلہ علماء کریں کہ کون سا سیاس اقدام

ندہب کے مطابق ہے۔

١٩١٣ء مين انهول نے مدرسہ دارالارشاد قائم كيا تاكه نوجوان علماء كو اپنے خيالات کے مطابق وصالا جائے۔

علماء کی ان تنظیموں کا اثریہ ہوا کہ' ان کا طبقہ بہت جلد برصغیر کی ساس تح یکوں میں باعل ہو گیا کا تکریس اور مسلم لیگ دونوں میں علاء کی شمولیت ضروری ہو گئی تا کہ ان کے ذریعہ سے مسلمان عوام کی جمایت حاصل کی جائے۔

علاء اور خلافت جب ملمانوں میں یوریی تعلیم یافتہ طبقہ ابحرا، تو انہوں نے بھی ہندو تعلیم یافتہ طبقہ کی پیروی کرتے ہوئے اینے سای حقوق کی بات کرنا شروع کر دی اور کا مگریس کے مقابلہ میں اپنی ساسی جماعت مسلم لیگ کی داغ بیل ڈالی- اس طرح سے مسلمانوں یں ساست و غدمب وو علیمدہ علیمدہ چیزیں رہیں۔ ساس راہنمائی کی زمہ واری نے تعلیم یافتہ طبقے نے اٹھا لی' جب کہ علماء غدہی امور اور مسلم مسائل کے ذمہ دار رے۔ اس لئے ابتداء میں جو بھی سامی مسائل تھے جیسے کہ اردو ہندی جھڑا' بنگال کی تقیم شمله وفد اور مسلم لیگ کا قیام ان سب مین علاء کو دور رکھا گیا اور مسلمانوں کی سای لیڈرشپ نے ان مسائل کو خالص سای اور اینے طبقاتی مفاوات کی روشنی میں دیک<mark>ھا اور ان کا حل نکالا۔</mark>

ليكن بيه صورت حال اس وقت بدلي جب ١٩١٢-١٩١١ء مين بلقان كي جنگيس مو نيس اور اس کے نتیجہ میں ملمانوں کے مقدی مقامات کے تحفظ اور خلافت کے ادارے کو بچانے کے سوالات سامنے آئے' اس کے نتیجہ میں مسلمانوں کے سیکولر اور فرجی



که وه سیات پر اثر انداز مول-

جب خلافت کا مسئلہ ہندوستان کی مسلم سیاست میں ابھر کر آیا تو اس مسئلہ کی نہیں نوعیت کی وجہ سے سیکولر لیڈر شپ نے علماء کو وعوت دی کہ وہ ان کے ساتھ تعاون کریں تا کہ برطانوی حکومت پر دباؤ ڈالا جائے کہ ترکی میں خلافت کو باقی رکھ، ۱۹۱۸ء میں مسلم لیگ کے اجلاس میں ڈاکٹر انصاری نے ہندوستان کے سربر آوردہ علماء کو دعوت دی کہ وہ اس اجلاس میں شرکت کریں اور خلافت کے مسئلہ پر ایک متحدہ پالیسی کو اختیار کریں۔ اس دعوت نے علماء میں ایک نیا جوش اور ولولہ پیدا کر دیا، مولانا کفایت اللہ ، مولانا عبدالباری ، مولانا احمد سعید اور مولانا آزاد سجانی نے اس میں شرکت کی۔ علماء کو اس بات کا پورا پورا احساس تھا کہ پورٹی تعلیم یافتہ طبقہ کے ساتھ کام کرنے ، اور ان کے ساتھ تعاون کے بعد معاشرے میں ان کا سابی اور سیاسی رتبہ بردھ جائے گا، اور مسلمان جماعت کی راہنمائی کے مواقع انہیں اور زیادہ مل جائیں گے۔ اس چزکہ ذبن میں رکھتے ہوئے مولانا کفایت اللہ نے کما کہ ا

میرا بیشہ سے یہ خیال ہے کہ مسلمانوں میں سیاست اور قد ہب بیشہ سے
ایک رہے ہیں اور درحقیقت ان کا غد ہب بی ان کی سیاست اور ان کی
سیاست غد ہب ہے برلتے ہوئے حالات میں انہوں نے اپنے غد ہب کو علاء
سیاست غد ہب ہے برلتے ہوئے حالات میں انہوں نے اپنے غد ہب کو علاء
کے حوالہ کر دیا تھا اور سیاست کو مسلم لیگ اور اس قتم کی سیاسی جماعتوں
سے مسلک کر دیا تھا کین جب علاء کی ضرورت پڑی اور انہیں آواز دی
گئی تو وہ کھلے دل اور خوشی سے آئے کہ ان کے ساتھ اتحاد کریں اور سیاسی
جماعت میں شامل ہوں "۔

ایک دو سرے عالم محی الدین نے کہا کہ: "اب تک علاء ند ہب اور مسلمانوں کی سیاست کو دو مختلف چیزیں سیحصتہ تھے "لیکن دیکھا جائے تو اسلام میں یہ دونوں ایک ہیں۔ مسلمانوں کی سیاست ان کا خرجب ہے "۔

اس نی صورت حال میں سیکولر لیڈرشپ اس بات پر خوش تھی کہ علاء نے اس کے ساتھ تعاون کیا ہے اور اس سے ان کی طاقت میں اضافہ ہوا ہے' گر انہیں میں چودھری خلیق الزمال نے علاء کے اشتراک اور اس کے نقصانات کو محسوس کر لیا تھا اور متنبہ کرتے ہوئے کما تھا کہ:

وہ علاء کے ساتھ اشراک کرکے درحقیقت آگ سے کھیل رہے ہیں' وہ یا تو ان کی ٹائکیں پکڑ کر کھینچ لیں گے' اور یا پورے ہندوستان کے مسلمانوں کو اپنے ساتھ بما لے جائیں گے''۔

آگے چل کر جب گاندھی نے ظافت تحریک کی جمایت کی تو یہ ایک عوای جدد جمد بن گئ اور اس سے بھی علاء نے فائدہ اٹھایا جو بطور فدہمی راہنما کے سب آگے آگئے۔ حمزہ علوی نے اس پہلو کو نظر میں رکھتے ہوئے اپنے مقالہ "پاکتان اور اسلام: نسل پرتی اور نظریہ" میں لکھا ہے کہ: اس طرح سے مسلمان شخواہ دار طبقہ کو مسلمان عوام سے کا ویا گیا اور اس کی جگہ فدہمی راہنماؤں لعنی علاء کو مسلمانوں کا سربراہ بنا دیا گیا' اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ مسلمانوں کے فدہمی جذبات کو ایک مسلمانوں کا سربراہ بنا دیا گیا' اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ مسلمانوں کے فدہمی جذبات کو ایک ایسے مسلمہ کے لئے ابھارا گیا کہ جس کی کوئی اہمیت نہیں رہی تھی اور جو اپنی موت آپ مرنے والا تھا۔ حمزہ علوی لکھتے ہیں کہ اس نے مسلم لیگ کو کمزور کر دیا' اور علاء آپ مرنے والا تھا۔ حمزہ علوی لکھتے ہیں کہ اس نے مسلم لیگ کو کمزور کر دیا' اور علاء کو سیاست میں لا کر انہیں علیحدہ سے اپنی پارٹی بنانے کا موقع دیا' جو انہوں نے ۱۹۱۹ء



سرگرم ہو گئے بلکہ ملی سیاست کا ایک اہم عضر بن گئے۔ سیاست اور فدہب کے اس ملاپ سے برصغیر میں مسلمانوں کی سیاسی ذہنیت بری طرح سے متاثر ہوئی اور ان میں سیاسی بوجہ اور سیاسی معاملات کو سیاسی نقطہ نظر سے دیکھنے کی صلاحیت ختم ہو گئ وہ ہر مسئلہ کو سیاست کے بجائے فدہبی نقطہ نظر سے دیکھنے گئے۔ مثلاً جب خلافت کا مسئلہ اٹھا تو یہ مسلمانوں کے لئے خالص فرہبی تھا، گر یمی مسئلہ ہندوؤں کے لئے سیاسی بن گیا۔ اس کا بیجہ یہ ہوا کہ مسلمانوں میں فرہبیت بوھی تو ہندوؤں میں سیاسی شعور گرا ہوا۔ اس طرح مسلمان سیاسی طور پر پس ماندہ ہوتے چلے گئے اور ان میں بدلتے موا۔ اس طرح مسلمان سیاسی طور پر پس ماندہ ہوتے چلے گئے اور ان میں بدلتے حالات میں سیاسی تبدیلیوں کی سوجہ بوجھ کمزور ہو گئی۔

#### علماء اور جرت يدري الماد عليه له ويواليد المادة

اس طرح خلافت تحریک نے علاء کو سیاسی میدان پیس لا کھڑا کیا 'اور انہوں نے نہی جذبات کو برانگی خته کرکے اپنے لئے معاشرہ پیس ایک سیاسی مقام عاصل کر لیا۔ خصوصیت سے انہوں نے جہاد کے فتویٰ کو استعال کرکے مسلمانوں کو مزید سرگرم بنا دیا۔ اسی فتم کا ایک فتویٰ جو "متحدہ فتویٰ" کہلا تا تھا 'وہ علاء کی جانب سے جاری ہوا جس میں انہوں نے مسلمانوں پر زور دیا کہ چونکہ انگریز خلافت کو ختم کرنا چاہتے ہیں اور مقامت مقدسہ پر قبضہ کرنا چاہتے ہیں 'اس لئے ان کے خلاف بایکاٹ کرنا چاہیے اور مقامات مقدسہ پر قبضہ کرنا چاہتے ہیں 'اس لئے ان کے خلاف بایکاٹ کرنا چاہیے اور ان کی کوششوں کو روکنا چاہیے۔ اس کے ساتھ ہی علاء نے اس بات کی بھی اور ان کی کوشش کی کہ برصغیر کے مسلمانوں کو شریعت کے ماتحت کیا جائے 'اس مقصد کے لئے انہوں نے شرعی عدالتیں قائم کرنا شروع کر دیں 'اور زکوۃ کی وصولی کا بھی انتظام کرنا

شروع كرويات المناه و الله الما يوال يوال المناه في المناه المناه

سندھ میں بھی کھ علماء نے اس قتم کا ایک فتوی شائع کیا کہ جس میں مسلمانوں پر زور دیا کہ اگر ان کو حکومت کی جانب سے خطاب ملے ہوں تو انہیں واپس کر دیں ' اور حکومت سے کی قتم کا تعاون نہیں کریں کیونکہ عیسائی مسلمانوں کے مقدس مقامات پر سوروں کو مارتے ہیں 'جوتوں سمیت چلتے ہیں' سگرٹ چیتے ہیں' شراب کا استعال کرتے ہیں۔ علماء نے مجدوں کو اپنے پروپیگنڈے کا ذریعہ بنایا' اور وہاں سے عیسائیوں کے اور حکومت و عظوں کا سلسلہ شروع کیا اور مسلمانوں سے کہا کہ وہ ان سے جماد کے لئے تیار ہو جائیں۔

ان حالات مین مسلمان پوری طرح سے علاء کی گرفت میں آگئے 'اس کا تجزیر کرتے ہوئے ہی۔ آر۔ نندا نے اپنی کتاب ''گاندھی: پان اسلام ازم' امپیریل ازم اینڈ نیشتل ازم'' میں لکھا ہے کہ:

"تشدو برسی اپی بلندیوں پر پہنچ گئی اور ہر طرف قتم قتم کی افواہیں پھلنے گئیں اور ہر طرف قتم کی افواہیں پھلنے والی کلیں کد برطانوی ہندوستان میں قرآن شریف کی تعلیم پر پابندی لگنے والی ہے ' یا مکہ و مدینہ پر انگریزوں نے قبضہ کر لیا ہے اور کعبہ کو تباہ کر دیا گیا ہے ' اور جمعہ کے بجائے اب اتوار کو ندہبی عبادت کا دن مقرر کیا جا رہا ہے۔' اور جمعہ کے بجائے اب اتوار کو ندہبی عبادت کا دن مقرر کیا جا رہا ہے۔''

الندا ان حالات میں مسلمانوں کے لئے دو رائے تھے: یا تو وہ جہاد کریں اور یا مندوستان سے جرت کر جائیں' ابو الکلام آزاد نے اس موقع پر ایک فتویٰ جاری کیا کہ جس میں ہجرت کا مشورہ دیا گیا ہے۔

"تمام ولا كل شرعيه والت حاضره مصالح فهم امت مقتغيات صالحه وموثره

پہ نظر ڈالنے کے بعد پوری بصیرت کے ساتھ اس اعتقاد پر مطمئن ہو گیا

ہوں کہ مسلمانان ہند کے لئے بغیر بجرت کے لوئی شرعی چارہ سیں۔ ان تمام مسلمانوں کے لئے جو اس وقت ہندوستان میں سب سے بردا عمل انجام دینا چاہیں ضروری ہے کہ ہندوستان سے ہجرت کر جائیں"۔

اس فتوی کو مولانا عبدالباری فرنگی محل کی جمایت عاصل تھی اس فتوی کے عمیجہ میں تقریباً ہزاروں مسلمان ہجرت کر کے افغانستان گئے جن میں سے وس ہزار راستے کی صعوبتوں یا اپنغانستان کے قیام کے دوران مارے گئے 'اور ہزاروں دیار غیر میں ذلیل و خوار ہوئے کہ جمال افغان بھائیوں نے ان کے ساتھ ہر قتم کا سلوک روا رکھا۔ یہ ہجرت تحریک بغیر کسی فائدے کے ختم ہو گئی۔

دلچپ بات یہ ہے کہ جرت کا موضوع ۱۹۲۷ء کے موقع پر پھر زیر بحث آیا 'اور علاء نے اپنی کانگریس اور لیگ سے وابطگی کی بنیادوں پر اس مسئلہ پر بحث کی۔ جمعیت العماء ہند کے مولانا حسین احمد مدن نے برے جذباتی انداز میں مسلمانوں سے اپیل کی کہ وہ جرت کرکے نہ جائیں اور اپنے چچھے اپنے آباؤ اجداد کی قبریں' معجدیں' تاریخی عمارات' اور ثقافتی ور چھوڑ کرنہ جائیں' کیونکہ اگر ان کی دیکھ بھال کرنے والا کوئی نہیں ہوا تو یہ جائیں گی۔

اس کے برعکس مسلم لیگ کے مولانا شبیر احمد عثانی نے ہجرت کے بارے ہیں ہے۔ دلیل دی کہ رسول اللہ نے بھی ہجرت کی تھی' اور وہ بھی کمہ سے مینہ جاتے ہوئے ہر چیز کو چھوڑ گئے تھے' للذا ہندوستان کے مسلمانوں کو اس کی پیروی کرتے ہوئے ہجرت کرنا چاہیے۔

پاکستان بننے کے بعد اکتوبر ۱۹۲۷ء کو آزاد نے جامع معجد وہلی میں خطابت سے

بھرپور ایک تقریر کی۔ جس میں انہوں نے ہجرت کے عمل کی زبردست ندمت کی ''ان کی تقریر کا متن درج ذیل ہے:

میرے عزیزو! آپ جانتے ہیں کہ وہ کون می چیز ہے' جو مجھے یمال لے آئی ہے۔ میرے لئے شاہ جمان کی اس یادگار معجد میں یہ اجتاع کوئی نئی بات نہیں ہے میں نے اس زمانہ میں جس پر لیل و نمار کی بہت سی گروشیں بیت چی ہیں منہیں بیس سے خطاب کیا تھا۔ جب تمارے چرول پر اضمحلال کی بجائے اطمینان تھا اور تمہارے دلوں میں شک کی بجائے اعتاد۔ آج تمهارے چروں کا اضطراب اور دلوں کی ویرانی دیکھتا ہوں' تو مجھے بے اختیار بچھلے چند برسوں کی بھولی بسری کمانیاں یاد آ جاتی ہیں۔ تہیں یاد ہے میں نے حہیں بگارا تم نے میری زبان کاف لی میں نے قلم اٹھایا اور تم نے میرے ہاتھ قلم کر دیے۔ میں نے چلنا چاہا تم نے میرے پاؤل کاث دیے، میں نے کوٹ لینی جابی ہم نے میری کر توڑ دی حتی کہ چھلے سات برس کی تلخ نواسیاست جو تہیں آج واغ جدائی دے گئی ہے' اس کے عمد شاب میں بھی میں نے تہیں خطرے کی شاہراہ پر جھنجھوڑا، لیکن تم نے میری صد اسے نہ صرف احراز کیا کله غفلت و انکار کی ساری سنتیں تازہ كريں۔ بتيجہ معلوم كه آج ان عى خطرول نے تهيں گيرليا ہے ، جن كا اندیشہ تہیں صراط متنقیم سے دور لے گیا تھا۔

سے پوچھو تو میں ایک جمود ہوں یا ایک دور افتادہ صدا' جس نے وطن میں رہ کر بھی غریب الوطنی کی زندگی گزاری ہے۔ اس کا یہ مطلب نہیں ہے کہ جو مقام میں نے پہلے دن اپنے لئے چن لیا تھا' وہاں میرے بال و پر کاٹ

### لتے گئے بیں یا میرے آشیانے کے لئے جگہ نہیں رہی کی میں کمنا جاہنا

ہوں کہ میرے دامن کو تمہاری دست درازیوں سے گلہ ہے۔ میرا احساس زخی ادر میرے دل کو صدمہ ہے۔ سوچو تو سی 'تم نے کوئی راہ افتیار کی۔ کمال پنچ اور اب کمال کھڑے ہو؟ کیا یہ خوف کی زندگی شیں؟ کیا تمہارے حواس میں اختلال شیں آگیا ہے؟ یہ خوف تم نے خود ہی فراہم کیا ہے۔ یہ تمہارے اپنے اعمال کے کھل ہیں۔

ابھی پچھ زیادہ عرصہ نہیں بیتا' جب میں نے تم سے کما تھا کہ دو قوموں کا نظریہ حیات معنوی کے لئے مرض الموت کا درجہ رکھتا ہے' اس کو پچھوڑ دو۔ یہ ستون جن پر تم نے بھروسہ کیا ہے۔ نمایت تیزی سے ٹوٹ رہے ہیں۔ لیکن تم نے سن ان سنی برابر کر دی' اور یہ نہ سوچا کہ وقت اور اس کی تیز رفتار تمہارے لئے اپنا ضابطہ تبدیل نہیں کر سکتے۔ وقت کی رفتار تھی نہیں۔ تم دیکھ رہے ہو کہ جن سماروں پر تمہیں بھروسہ تھا' وہ تمہیں لاوارث سمجھ کر تقدیر کے حوالے کر گئے۔ وہ تقدیر جو تمہارے دماغی لغت کی مفتاء سے مختلف مفہوم رکھتی ہے لیعنی ان کے نزدیک فقدان ہمت کا نام کی مفتاء سے مختلف مفہوم رکھتی ہے لیعنی ان کے نزدیک فقدان ہمت کا نام

اگریز کی بیاط تمہاری خواہش کے برخلاف الٹ دی گئی اور راہنمائی کے وقت بت جو تم نے وضع کئے تھے وہ بھی دغا دے گئے مالانکہ تم نے ہی محما تھا کہ یہ بیاط ہیشہ کے لئے بچھائی گئی ہے اور ان ہی بڑوں کی پوجا میں تمہارے زخموں کو کریدنا نہیں چاہتا اور تمہارے اضطراب میں مزید اضافہ میری خواہش نہیں لیکن اگر بچھ دور ماضی کی اضطراب میں مزید اضافہ میری خواہش نہیں لیکن اگر بچھ دور ماضی کی

طرف ملیك جاؤلة تمهارے لئے بهت مى گربیں كھل كتى بیں ایك وقت تھا میں نے ہندوستان كى آزادى كے حصول كا احساس دلاتے ہوئے تمہیس بگارا تھا اور كها تھا۔

"جو ہونے والا ہے اس کو کوئی قوم اپنی نحوست سے روک نہیں سکتی۔
ہندوستان کی تقدیر میں سابی انقلاب لکھا جا چکا ہے اور اس کی غلامانہ
زنجیریں بیبویں صدی کی ہوائے حریت سے کٹ کر گرنے والی ہیں۔ اگر تم
نے وقت کے پہلو بہ پہلو قدم اٹھانے سے پہلو تہی کی اور تقطل کی موجودہ
زندگی کو اپنا شعار بنائے رکھا' تو مستقبل کا مورخ کھے گا کہ تمہارے گروہ
ن جو سات کوڑ انسانوں کا ایک غول تھا' ملک کی آزادی کے بارے میں
وہ رویہ اختیار کیا' جو صفحہ ہستی سے محو ہو جانے والی قوموں کا شیوہ ہوا کر تا
ہے۔ آج ہندوستان کا جھنڈا اپنے پورے شکوہ سے اہرا رہا ہے۔ یہ وہی
جھنڈا ہے جس کی اڑانوں سے حاکمانہ غرور کے دل آزار قبقے مسخر کیا
حینڈ

یہ ٹھیک ہے کہ وقت نے تمہاری خواہر شوں کے مطابق اگرائی نہیں لی اور میں وہ اس نے ایک قوم کے پیدائش حق کے احرام میں کوٹ بدلی اور میں وہ انقلاب ہے 'جس کی ایک کروٹ نے تمہیں بہت حد تک خوفزدہ کر ویا ہے۔ تم خیال کرتے ہو کہ تم سے کوئی اچھی شے چھن گئی ہے اور اس کی جگہ بری شے آگئی ہے۔ ہاں 'تمہاری بیقراری اس لئے ہے کہ تم نے اپنے شین اچھی شے کے لئے تیار نہیں کیا تھا۔ اور بری شے کو ماجا و ماوئ سمجھ رکھا تھا۔ میری مراد غیر ملکی غلامی سے ہے۔ جس کے ہاتھوں تم نے سمجھ رکھا تھا۔ میری مراد غیر ملکی غلامی سے ہے۔ جس کے ہاتھوں تم نے سمجھ رکھا تھا۔ میری مراد غیر ملکی غلامی سے ہے۔ جس کے ہاتھوں تم نے

مدتول حاکمانہ طبع کا تھلونا بن کر زندگی بسر کی ہے۔ آیک ون تھا کہ جب

ہماری قوم کے قدم کی جنگ کے آغاز کی طرف تھے اور آج تم اس جنگ کے انجام سے مضطرب ہو۔ آخر تہماری اس عجلت پر کیا کموں؟ کہ ادھر سنر کی جبتو ختم نہیں ہوئی اور ادھر گمراہی کا خطرہ بھی پیش آگیا!۔

میرے بھائی! میں نے بھیٹہ سیاست کو ذاتیات سے الگ رکھنے کی کوشش کی ہے۔ بین نے اس پر فار وادی میں قدم نہیں رکھا۔ کی وجہ ہے کہ میری بہت می باتیں کنایوں کا پہلو لئے ہوتی ہیں لیکن مجھے آج جو کھ کمنا ہے ، بہت می باتیں کنایوں کا پہلو لئے ہوتی ہیں لیکن مجھے آج جو کھ کمنا ہے ، اس سے بروک ہو کر کمنا چاہتا ہوں متحد ہندوستان کا بڑوارہ بنیادی طور پر فطر فیا۔ نہیں اختلافات کو جس ڈھب سے ہوا دی گئ اس کا لازمی نتیجہ فیلو قدا۔ نہیں اختلافات کو جس ڈھب سے ہوا دی گئ اس کا لازمی نتیجہ بین آخر و مظاہر تھے ، جو ہم نے اپنی آخھوں سے دیکھے اور بد قشمتی سے پیض مقامات میں آج بھی دیکھ رہے ہیں۔

پہلے سات برس کے رویداد دہرانے سے کوئی فائدہ نہیں اور نہ اس سے کوئی اچھا نتیجہ نکل سکتا ہے۔ البتہ ہندوستان کے مسلمانوں پر جو ریالا آیا ہے وہ یقیناً مسلم لیگ کی غلط قیادت کی فاش غلطیوں ہی کا نتیجہ ہے لیکن میرے لئے اس میں کوئی نئی بات نہیں۔ میں پچھلے دنوں ہی سے ان متائج پر فظر رکھتا تھا۔

اب ہندوستان کی سیاست کا رخ بدل چکا ہے مسلم لیگ کے لئے یمال کوئی جگھ خبیں ہے۔ اب یہ ہمارے اپنے دماغوں پر منحصر ہے کہ ہم کمی اچھے انداز فکر میں بھی سوچ سکتے ہیں یا نہیں۔ اسی لئے میں نے نومبر کے دوسرے ہفتہ میں ہندوستان کے مسلمان رہنماؤں کو دہلی بلانے کا قصد کیا

ہے۔ وعوت نامے بھیج ویے گئے ہیں۔ ہراس کا موسم عارضی ہے۔ ہیں تم
کو یقین دلا تا ہوں کہ ہم کو ہمارے سواکوئی زیر نہیں کر سکتا۔ میں نے ہیشہ
کما اور آج پھر کہتا ہوں کہ تذبذب کا راستہ چھوڑ دو' شک سے ہاتھ اٹھا لو'
اور بدعملی کو ترک کر دو۔ یہ تین وھار کا انوکھا خنجر لوہے کی اس دو دھاری
تلوار سے زیادہ کاری ہے' جس کے گھاؤ کی کمائیاں میں نے تممارے
نوجوانوں کی زبانی سی ہے۔

یہ فرار کی زندگی جو تم نے ہجرت کے مقدس نام پر اختیار کی ہے' اس پر غور کرو' اپنے دلوں کو مضبوط بناؤ اور اپنے دماغوں کو سوچنے کی عادت ڈالو' اور کھو کہ تمہارے یہ فیطے کتنے عاجلانہ ہیں۔ آخر کمال جا رہے ہو۔ اور کیوں جا رہے ہو؟

یہ دیکھو' مجد کے بلند مینار تم سے ایک کر سوال کرتے ہیں کہ تم نے اپنی 
تاریخ کے صفحات کو کمال گم کر دیا ہے؟ ابھی کل کی بات ہے کہ جمنا کے 
کنارے تمہارے قافلوں نے وضو کیا تھا اور آج تم ہو کہ تمہیں یہال 
رہتے ہوئے خوف محسوس ہو تا ہے۔ حالا تکہ دبلی تمہارے خون سے سینچی 
مدئی ہے۔

عزیزو! اپ اندر ایک بنیادی تبدیلی پیدا کو- جس طرح آج سے کچھ عرصے پہلے تمہارا جوش و خروش بیجا تھا' ای طرح آج یہ تمہارا خوف و ہراس بھی بیجا ہے۔ مسلمان اور بزدلی یا مسلمان اور اشتعال' ایک جگہ جمع نہیں ہو سکتے ہے۔ مسلمانوں کو نہ تو کوئی طمع ہلا سکتی ہے' اور نہ کوئی خوف ڈرا سکتا ہے۔ چند انسانی چروں کے غائب از نظر ہو جانے سے ڈرو نہیں انہوں نے

تہیں جانے کے لئے اکشاکیا تھا۔ آج انہوں نے تمہارے ماتھ سے اپنا

ہاتھ کھینے لیا ہے ' تو یہ عیب کی بات نہیں۔ یہ دیکھو تممارے دل تو ان کے ساتھ ہی رخصت نہیں ہو گئے۔ اگر دل ابھی تک تممارے پاس ہیں ' تو اے خدا کی جلوہ گاہ بناؤ ' جس نے آج سے تیرہ سو برس پہلے عرب کے ایک امی کی معرفت فرمایا تھا۔ ''جو خدا پر ایمان لائے اور اس پر جم گئے تو پیر ان کے لئے نہ تو کی طرح کا ڈر ہے اور نہ کوئی غم''۔ ہوائیں آتی ہیں اور گذر جاتی ہیں۔ یہ صر صر سی ' لیکن اس کی عمر کچھ زیادہ نہیں۔ ابھی ویکھی آئی ہیں۔ یہ صر صر سی ' لیکن اس کی عمر کچھ زیادہ نہیں۔ ابھی ویکھی آئی ہیں میں نہ تھے۔

میں کلام میں تحرار کا عادی نہیں ہوں۔ لیکن مجھے تمہاری تعافل کیشی کے پیش نظر بار بار ہے کہنا پڑتا ہے کہ تیسری طاقت اپنی گھمنڈ کا بیتارہ اٹھا کر رخصت ہو چی ہے جو ہونا تھا' وہ ہو کر رہا۔ سیاسی ذہنیت اپنا پچھلا سانچہ تو ڑ چی ہے اور اب نیا سانچہ ڈھل رہا ہے۔ اگر اب بھی تمہارے دلوں کا معاملہ بدلا نہیں' اور دماغوں کی چھبن ختم نہیں ہوئی' تو پھر حالت دو سری ہے لیکن اگر واقعی تمہارے اندر بچی تبدیلی کی خواہش پیدا ہو گئ ہے' تو پھر مائے اس طرح بدلو' جس طرح تاریخ نے اپنے تئیں بدل لیا ہے۔ آج بھی کہ ہم ایک دور انقلاب کو پورا کر چکے ہیں' ہمارے ملک کی تاریخ میں پچھ صفح خالی ہیں اور ان صفوں میں زیب عنوان بن سکتے ہیں۔ گر شرط ہے ہے کہ خالی ہیں اور ان صفوں میں زیب عنوان بن سکتے ہیں۔ گر شرط ہے ہے کہ مال کے لئے تیار بھی ہوں۔

عزیزد! تبدیلیوں کے ساتھ چلو یہ نہ کہو کہ ہم اس تغیرے لئے تیار نہ تھے

بلکہ اب تیار ہو جاؤ۔ ستارے ٹوٹ گئے لیکن سورج تو چک رہا ہے اس سے کرئیں مانگ لو اور ان اندھیری راہوں میں بچھا دو' جمال اجالے کی سخت ضرورت ہے۔

یں تم سے یہ نہیں کہتا کہ تم حاکمانہ اقتدار کے مدرسے سے وفاداری کا سرٹیفلیٹ حاصل کو اور کاسہ لیسی کی وہی زندگی اختیار کو جو غیر مکلی حاکموں کے عمد میں تمہارا شعار رہا ہے۔ میں کہتا ہوں کہ جو اجلے نقش و نگار تمہیں اس ہندوستان میں ماضی کی یادگار کے طور پر نظر آ رہے ہیں' وہ تمہارا ہی قافلہ تھا' انہیں بھلاؤ نہیں' انہیں چھوڑو نہیں' ان کے وارث بن کر رہو' اور سمجھ لو کہ اگر تم بھاگئے کے لئے تیار نہیں تو پھر تمہیں کوئی طاقت بھگا نہیں عتی۔ آؤ عمد کو کہ یہ ملک ہمارا ہے' ہم اس کے لئے بن اور اس کی نقدیر کے بنیادی فیطے ہماری آواز کے بغیراوھورے ہی رہیں عیں۔

آج زلزلوں سے ڈرتے ہو' بھی تم خود اک زلزلہ تھے۔ آج اندھرے سے کانیج ہو' کیا یاد نہیں کہ تمہارا وجود ایک اجالا تھا! یہ بادلوں نے میلا پانی برسایا ہے تم نے بھیگ جانے کے خدشے سے اپنے پائینچ چڑھا لئے ہیں۔ وہ تمہارے ہی اسلاف تھے' جو سمندروں میں اثر گئے' بہاڑوں کی چھاتیوں کو روند ڈالا۔ بجلیاں آئیں' تو ان پر مسکرا دیئے۔ بادل گرج' تو قبقبوں سے جواب دیا۔ صرصرا تھی' تو اس کا رخ پھیر دیا۔ آندھیاں آئیں' تو ان سے کما کہ تمہارا راستہ یہ نہیں ہے۔ یہ ایمان کی جان کئی ہے کہ شمنشاہوں کے گربانوں سے کھیلنے والے' آج خود اپنے گربانوں سے کھیلنے گے اور



عزیرد! میرے پاس تمارے لئے کوئی نیا نخ شیں ہے۔ وہی پرانا نخ ہے ، جو برسوں پہلے کا ہے۔ وہ نخ جس کو کائنات انسانی کا سب سے برا محن لایا تھا۔ وہ نخ ہے قرآن کا یہ اعلان کہ لا تھنوم ولا تعزنوا وانتم الاعلون ان کنتم مومنین۔

آج کی محبت ختم ہو گئی جھے جو پھھ کہنا تھا' وہ اختصار کے ساتھ کہہ چکا ہوں پھر کہتا ہوں اور بار بار کہتا ہوں اپنے ہواس پر قابو رکھو' اپنے گرد و پیش اپنی زندگی خود فراہم کرو۔ یہ منڈی کی چیز نہیں کہ تہمیں خرید کر لادوں۔ یہ تو دل کی دکان ہی میں سے اعمال صالحہ کی نقذی سے وستیاب ہو گئی ہے۔

#### والبلام عليكم ورحمته الله وبركامة

آزادی کے اس تقریر کو جو انہوں نے ۱۹۲۷ء میں کی' اور ان کے ۱۹۲۰ء کے فتویٰ کا مقابلہ سیجئے۔ ۱۹۲۰ء میں وہ ہر مسلمان کے لئے ہجرت کو لازی قرار دے رہ ہیں اور اس وقت انہیں نہ تو ان کی تاریخی عمارتوں کی فکر ہے' نہ آباو اجداد کے مقبروں کی' نہ ان کے گھروں کی اور نہ ثقافتی وریثہ کی۔ لیکن ۱۹۲۷ء میں اچانک یہ تمام باتیں یاد آ جاتی ہیں اور وہ مسلمانوں کو یاد دلاتے ہیں کہ ان کی حفاظت کے وہ ذمہ دار ہیں' اس لئے ہجرت کے بجائے وہیں مقیم رہیں اور ان کی حفاظت کریں۔

یہ سب کنفیوژن اس لئے ہوا کہ ندہب اور سیاست کو ایک کر دیا گیا اور فیصلہ سیاسی وجوہات کے بجائے ندہبی جذبات پر ہونے لگے۔ نتیجہ یہ ہوا کہ ووٹو<mark>ں موقعوں</mark> پر جن لوگوں نے ہجرت کی انہیں اس کی سزا ملی۔

### مولانا آزاد اور امامت کا دعوی

علماء کی اکثریت اس بات پر یقین رکھتی تھی کہ اگر خلافت ختم ہو گئی تو مسلمان ب سارا رہ جائیں گئ اور ان کا ندہب کمزور ہو جائے گا۔ ان کے برعکس مولانا ابوالکلام آزاد کا نقط نظر مختلف تھا' ان کا کہنا تھا خلیفہ یا خلافت دونوں مسلمانوں کے ایمان اور عقیدہ سے اہم نہیں ہیں اس لئے اصل مسئلہ یہ ہے کہ مسلمانوں کے ایمان کو کیسے محفوظ رکھا جائے اور مسلمان جماعت کو کیسے کلاے کورے ہوئے سے بھایا جائے۔

اس مقصد کے لئے مولانا آزاد نے ایک منصوبہ پیش کیا وہ یہ تھا کہ مسلمانوں کا
ایک امام ہونا چاہئے جو ہندوستان کے مسلمانوں کا سربراہ ہو اور دینی معاملات میں ان
کی رہنمائی کرے۔ انہوں نے اپنے ایک پیروکار مولانا عبدالرزاق ملح آبادی کے ذمہ
یہ کام لگایا کہ وہ دو سرے علماء ہے اس منصوبہ کے بارے میں بات کریں۔ آزاد نے
اس کی اجمیت بتاتے ہوئے کہا کہ ہندوستان کے مسلمان چونکہ بغیر کی دینی سربراہ کے
بین اس لئے امام انہیں اول تو متحد کرے گا' اور پھران کے ذہبی شعور کو بیدار رکھے
گا' کیونکہ بغیرامام کے ان کا ذہب ادھورا رہے گا۔

عبدالرزاق ملیح آبادی نے امامت کے مسئلہ کو اور زیادہ وسیع کر دیا اور اس کے ہونے کی بید دلیل دی کہ مسلمانوں کا امام نہ صرف دینی معاملات میں مددگار ہو گا بلکہ سیای امور میں بھی مسلمانوں کے مفادات کا تحفظ کرے گا۔ وہ اگریزوں سے جماد کی فاطر ہندووں سے معاہدہ کرے گا اور اس طرح ہندوستان کی آزادی میں نمایاں کردار ادا کر سکے گا۔

اس کے بعد سب سے اہم سوال سے تھا کہ امام کی حیثیت ' اقترار اور طاقت تو

سلم محرید امام کون ہو گا؟ اس کئے ملیح آبادی نے اس کی قابلیت و صلاحیت کے بارے میں یہ شرائط رکھیں ؛ اسے ندہی عالم ہونا چاہیے ، کردار میں پختگی ہونی چاہیے۔ ور منجھا ہوا سیاستدان ہونا چاہیے۔

یہ ملاحیتیں کی خیال ہیں اور خود مولانا آزاد کے خیال ہیں صرف ان میں تھے۔ ان میں تھیں اس لئے اس عمدے کے لئے سب سے زیادہ موزوں شخص وہی تھے۔ للذا انہوں نے یہ منصوبہ بنایا کہ وہ خود امام ہونے کا اعلان کر دیں اور لوگوں سے اپنے لئے بیعت لینا شروع کر دیں۔ ان کا خیال تھا کہ جب ایک مرتبہ لوگوں کی اکثریت ان کے ہاتھ پر بیعت کرے گی تو ان کے خلاف علاء میں جو مخالفت ہے وہ ختم ہو جائے گا اور اس طرح سے وہ متحدہ طور پر امام تسلیم کر لئے جائیں گے۔

اس مقصد کے لئے مولانا آزاد نے اپنے خلفاء کو ہندوستان کے مختلف علاقوں میں متعین کرنا شروع کر دیا' اور انہیں ہدایات دیں کہ وہ شہر کے لوگوں کو دعوت پر بلائیں اور چران کے سامنے پورا منصوبہ رکھیں' اور امامت کے مسئلہ پر انہیں ہموار کریں۔ مولانا ملیح آبادی نے یو پی میں بطور خلیفہ کام کرنا شروع کیا اور مسلمانوں کی ایک بڑی تعداد کو مولانا آزاد کی امامت پر تیار کر لیا۔

لیکن مسئلہ اس وقت بگڑنا شروع ہوا کہ جب مولانا محمود الحن ، جو دیو بند کے سربراہ شے ، مالٹا کی اسیری سے رہا ہو کر لکھنٹو آئے ، اور مولانا عبدالباری فرنگی محل کے ہاں قیام کیا۔ جب مولانا ملیح آبادی نے ان وونوں علاء سے آزاد کی امامت پر مفتلو کی اور انہیں اس پر آمادہ کرنا چاہا، تو انہوں نے اس پر خاموشی اختیار کر لی۔ جب اس کی اطلاع آزاد کو دی گئی تو انہوں نے ہمت نہیں ہاری اور مولانا ملیح آبادی

لیکن پھراچانک ۱۹۲۰ء میں آزاد نے اپنا منصوبہ ترک کر دیا۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ بعد میں آزاد نے اندازہ لگا لیا کہ ہندوستان کے علاء اور مسلمان سیاستدان اس بات پر راضی نہیں کہ انہیں امام تسلیم کیا جائے' اس لئے انہوں نے ہی بہتر سمجھا کہ پورے منصوبہ کو ختم کرکے اپنی توجہ دو سرے معاملات کی طرف کریں اور وہاں اپنے لئے کوئی اعلیٰ مقام حاصل کریں۔

اگرچہ اس منصوبہ کو تو ختم کر دیا گر اس سے بیہ بات پوری طرح واضح ہو جاتی ہے کہ علماء کو سیاست میں لانے 'اور ندہب کے ذرایعہ سیاسی مسائل کو دیکھنے ' جانچنے اور ان کا حل ڈھونڈنے میں آزاد بھی ذمہ دار ہیں۔ آزاد ان علماء میں پیش پیش سے جو ندہب اور سیاست کو یکجا کر رہے سے اور اس کا بیہ نتیجہ تھا کہ اس کے بعد سے ہندوستان کے مسلمانوں نے ہر سیاس مسئلہ کے لئے علماء سے رجوع کیا ' بلکہ یماں سے ہندوستان کے مسلمانوں نے ہر سیاس مسئلہ کے لئے علماء سے رجوع کیا ' بلکہ یماں سے ہندوستان کے مسلمانوں نے ہر سیاس مسئلہ کے لئے علماء سے رجوع کیا ' بلکہ یماں سے ہمی بات آگے بور حی اور اب معاشی و ساجی معاملات بھی ندہب کی روشنی میں دیکھے جانے گے۔

اس سارے قصہ کا دلچپ پہلویہ ہے کہ جب ایک مرتبہ سلمانوں کے نہ ہی جنہات کو برانگی خته کر دیا تو اس کے بعد سے سکولر لیڈرشپ نے بھی اپ مفادات کے لئے انہیں استعال کیا' اور پاکتان کی تحریک میں علاء سے زیادہ مسلم لیگ کی یورپی تعلیم یافتہ لیڈرشپ نے ان نہ ہی جذبات سے فائدہ اٹھایا۔

سجاده نشین اور علماء

ن <mark>بی مقا</mark>لہ کو جاتا ہے۔ جاتا ہے جاتا ہے جاتا ہے جاتا ہے۔ نو آبادیا تی دور میں سجادہ نشیں اور علماء نے اپنے ساجی مرتبہ اور مفادات کے تحت علیحدہ علیحدہ کردار اوا کیا۔ سجادہ نشیں علماء کے مقابلہ میں ساجی طور پر زیادہ بلند

مرتبہ رکھتے تھ 'اور مالی طور پر بھی ان کی حیثیت مضبوط تھی 'کیونکہ ان کے آباؤ اجداد کو حکرانوں کی جانب ہے جاگیریں ملیس تھیں 'اور اب ان جاگیروں کے وارث یہ تھے 'اس طرح ان کی حیثیت جاگیرواروں کی بھی تھی۔ اس کے علاوہ چونکہ ان کا تعلق صوفیوں کے خاندان سے تھا' اس لئے عوام میں ان کے لئے عقیدت تھی اور ان کے مریدوں کی ایک بری تعداد ان پر اعتقاد رکھی تھی 'اور ان کی روحانی طاقت پر ان کے مریدوں کی ایک بری تعداد ان پر اعتقاد رکھی تھی 'اور ان کی روحانی طاقت پر یقین رکھتے ہوئے ان سے اپنے ماکل کا حل چاہتی تھی 'اس طرح سے انہیں مریدوں کی جانب سے بھی نذر نیاز مل جاتی تھی جو ان کے مالی وسائل میں اضافہ کا باعث ہوتی تھی۔

چنانچہ معاشرے میں ان کی کئی جیشیں تھیں' یہ مزاروں اور قبروں کے رکھوالے یا متولی تھے' اور اس حیثیت میں اپنے بزرگوں کے وارث تھے' ان کی خوشنودی کی خاطر حکران' امراء' اور عوام انہیں عقیدت کے طور پر تھے تھا نف ویا کرتے تھے' اس لئے ان کا تعلق معاشرے کے ایک ایسے طبقہ سے تھا' جو اس میں کی تبدیلی کے خواہش مند نہیں تھے۔

کیونکہ اکثر سجادہ نشین گاؤں اور دیماتوں میں رہتے تھے' اس کئے یہ حکومت اور عوام کے درمیان رابطہ کا کام بھی کرتے تھے' اس حیثیت میں ان کی پوزیش اہم ہو گئی تھی' اور ہر حکومت ان کے زیر اثر علاقوں میں اپنے مقاصد کے حصول کے لئے ان سے تعاون کرنے پر مجبور تھی۔

جاگیردار کی حیثیت سے بیہ شاعروں' ادیبوں' پہلوانوں' موسیقاروں' نزہبی اسکالرز' یا علما کی سربر تی بھی کرتے تھے' اس لئے ان کا حلقہ اثر برا طاقت ور اور

مضبوط اور ای وجہ سے کوئی حکومت ان کی اہمیت کو نظر انداز نہیں کر سکتی تھی۔
برطانوی حکومت نے ان کی اہمیت کے پیش نظر اس قتم کی پالیسی بنائی کہ انہیں
اس میں بحیثیت تعاون کرنے والوں کے شامل کیا' انہیں علاقہ کا سمربر آوردہ مانتے
ہوئے خطابات اور خصوصی مراعات دے کر انہیں حکومت اور عوام کے درمیان بطور
رابطہ کے استعال کیا۔

اس حیثیت میں چونکہ سجادہ نشینوں کو حکومت کی نظروں میں عزت ملی اس لئے انہوں نے رعایا کو وفادار رہنے کی تلقین کی اور خود بھی حکومت سے وفادار رہتے . ہوئے اس کے احکامات اور برایات کی پیروی کی صرف ایک دو معاملوں میں ایا ہوا کہ کچھ خاندانوں نے حکومت کی مخالفت کرنے کی کوشش کی تو اس صورت میں حومت نے مختی کے ساتھ انہیں کیل کررکھ دیا' اس سے انہیں یہ بھی احساس ہو گیا كه اگر وه حكومت كى مخالفت كريس كے تو انسين ايني مراعات سے باتھ وهونا يؤين گ' اور یہ ایک ایبا انتخاب تھا کہ جس کو قبول کرنے کے لئے وہ تیار نہیں تھے۔ ان کے مقابلہ میں علماء کا کردار بالکل مختلف رہا کیونکہ ان کی حیثت سحادہ نشینوں سے بالکل علیحدہ تھی۔ اول تو ان کے یاس کوئی مستقل ذریعہ آمدنی نہیں تھا، اور این روزی کے لئے انہیں یا تو ملازمت کرنی برتی تھی یا کسی امیر کی سربرسی کا محاج ہونا روا تھا' بحثیت استادیا فرہی رسوات کی ادائیگی کرنے والے کے ان کا معاشرہ میں کوئی اعلیٰ مقام نمیں تھا۔ اس کے علاوہ بید شرول میں رہتے تھے اور دیمانوں میں ان کا اثر و رسوخ بہت کم ہوا کرتا تھا۔ اس لئے غیر مراعات یا فتہ طبقہ کی حیثیت سے ان کا روب نو آبادیاتی حکومت کی طرف سے مخالفانہ تھا' اور اس کی مختلف وجوبات تھیں: نئ حکومت میں انہیں وہ عمدے اور سمولتیں نہیں ملیں جو سابقہ

حکومتوں میں تھیں۔ وقف کے اوارے کے خاتمہ کے بعد ان کی آمدنی کا ایک برا

ذرایعہ محم ہو گیا اور جب طومت نے اپنے اسکول محولنا شروع کے تو مدرسوں کی حیثیت کم ہو گئی کیونکہ طلباء کی اکثریت حکومت کے اسکولوں میں پڑھنا پند کرتی تھی، کیونکہ اس تعلیم کے بعد ان کے ملازمت کے مواقع زیادہ تھے۔

کومت نے بھی سجادہ نشینوں کی طرح علماء کی زیادہ سربرستی نہیں کی کیونکہ وہ ان کے مفادات میں زیادہ استعال نہیں ہو سکتے تھے 'اس لئے علماء کومت کے ڈھانچہ میں شامل نہیں ہو سکے اور اس سے محروم رہے۔ یہ ضرور ہوا کہ جب بھی کومت کو فتوں کی ضرورت پڑی ' تو اس نے انفرادی طور پر علماء سے اپنی مرضی کے فتوے ماصل کر لئے۔

عومت کی مربرسی سے محروی کے نتیجہ میں علماء نے ذہبی و سیاسی تظیموں کو بنانے اور چلانے میں بھرپور حصد لیا اور اس طرح معاشرہ میں ان کے بارے میں جو تاثر اجمرا وہ بیا کہ بیہ نو آبادیاتی نظام کے خلاف سے 'اور انہوں نے آزادی کی جنگ میں حصد لیا۔

THE TELEVISION STREET

### علماء پاکشان کے بعد

علماء اور اسلام کی ترقی کا عمل

پاکتان کی تحریک میں ممتاز اور بردی ذہبی جماعتیں جن میں جمعیت علماء ہند' جماعت اسلامی' اور مجلس احرار شامل ہیں' پاکتان کے نظریہ کی مخالف تھیں' لیکن مملم لیگ نے ان ذہبی جماعتوں کی مخالفت کے باوجود ان ذہبی جذبات کو اپنے مقاصد کے لئے پوری طرح سے استعال کیا کہ جو خلافت کی تحریک کے زمانہ میں مسلمانوں میں پیدا کر دیئے گئے' تھے لیکن مسلم لیگ کو بمرحال اس بات کا احساس تھا کہ اس کے راہنما روایتی ذہبی راہنما نہیں ہیں' اس لئے انہیں اپنے مفاوات کے حصول کے لئے علماء کی جمایت انتمائی ضروری ہے تاکہ ان کے سیاسی فیصلوں کی ذہبی توثیق ہو لئے علماء کی حمایت انتمائی ضروری ہے تاکہ ان کے سیاسی فیصلوں کی ذہبی توثیق ہو

جب مولانا شبر احمد عثانی نے مسلم لیگ کی حمایت کی تو ۱۹۲۵ء علماء کی ایک علیحدہ جماعت جمیعت علماء اسلام 'کے نام سے تشکیل دی گئی۔ اگرچہ اس میں مشہور علماء



۱۹۳۲ء میں مسلم لیگ نے مشاکخ کی ایک کمیٹی کو قائم کیا' اس کے بارے میں سلیم ایک نے اپنے مقالہ ''پاکتان میں ندہب و سیاست'' میں لکھا ہے کہ ''نواب ممدوث'' سر فیروز خال نون' اور سردار شوکت حیات جیسے لوگ بھی کہ جو کسی طور سے ندہبی نہیں تھے۔ انہیں ندہبی خطابات دیئے گئے جیسے ممدوث شریف' دربار سرگودھا شریف وغیرہ' تا کہ عام مسلمانوں کو یہ تاثر دیا جائے کہ ان کے عامیوں میں بڑے برے دیے میری ہیں

اس طرح مسلم لیگ نے پاکستان بننے کے دوران علماء مشاکخ اور ندہی جذبات کو کامیابی ہے استعال کیا کین جب ملک تقسیم ہوگیا اور پاکستان بن گیا تو اس کے بعد اب علماء کی باری تھی کہ وہ حکومت پر دباؤ ڈالیس کہ ملک میں شریعت کا نفاذ کیا جائے تاکہ دہ ایک اسلامی مملکت بن سکے۔ مولانا شبیر احمہ عثانی نے پاکستان کے قیام کے فوراً بعد یہ مطالبہ کیا کہ حکومت کے کلیدی اور اعلیٰ عمدے صرف مسلمانوں کو دیئے جائیں اور وہ لوگ بھی کہ جو محض برائے نام مسلمان ہیں انہیں سے ذمہ داری نہیں مونی جائے "لذا غیر مسلموں کو تو حکومتی عمدوں پر تقرر کرنے کا موال ہی پیدا نہیں ہوتا تھا۔ انہوں نے مسلم لیگ پر سخت تھید کی اور اس کے بعد ہوان کی ہدایات و پاکستان بننے کے بعد علماء کو ایک طرف کر دیا 'اور اس کے بعد ہوان کی ہدایات و مشوروں پر عمل نہیں کیا گیا۔ انہوں نے سے مطالبہ کیا کہ علماء کی ایک سمیٹی بنائی جائے "کہ سے سمیٹی دستور بنانے کے عمل میں شریک ہو۔ چنانچہ علماء کی اس سمیٹی نے جائے "کا کہ سے سمیٹی دستور بنانے کے عمل میں شریک ہو۔ چنانچہ علماء کی اس سمیٹی نے جائے ہیں قرارداد مقاصد کے نام سے ایک دستاویز تشکیل دی جس میں اعلان کیا گیا۔

لئے عوام کے منتخب نمائندوں کی مختاج ہو گی۔ اس طرح عوام کے نمائندوں سے اقتدار اغلیٰ کا حق چھین لیا گیا"۔

کمیٹی نے صدارتی نظام حکومت کی سفارش کی اور صدر کے عمدے لئے ' یہ لازی قرار دیا کہ وہ مرد ہو اور مسلمان ہو 'عورتوں کو صدر بننے کے حق سے محروم کر دیا گیا بلکہ ان پر یہ بھی پابندی لگا دی کہ وہ مجلس قانون ساز کے لئے انتخاب میں بھی حصہ نہیں لے مکتی ہیں ' اور اگر کوئی حصہ لے تو اس کے لئے ضروری ہے کہ اس کی عمر ۵۰ سال کی ہو' اور با یردہ خاتون ہو

اس طرح علماء نے دستور بنانے میں جو حصہ لیا' اس کا نتیجہ یہ نکلا کہ ۱۹۵۷ء '
۱۹۹۲ء' اور ۱۹۷۳ء کے دستوروں میں جو دفعات رکھی گئیں ان میں خصوصیت سے تین
دفعات خاص طور سے قابل ذکر ہیں کہ پاکستان کا نام اسلامی ریپپلک آف پاکستان ہو
گا۔ (جب ایوب خان نے اس کو اپنے بنائے ہوئے دستور سے حذف کر دیا تو اس پر
شخت احتجاج ہوا' اور اسے سے دفعہ دستور میں رکھنا پڑی')۔ ملک کا سربراہ مسلمان ہو گا
اور قرآن و سنت کے خلاف کوئی قانون نہیں بنایا جائے گا۔

ایوب خان نے اس بات کی ضرور کوشش کی کہ معاشرہ میں سیکولر قوانین کو نافذ
کیا جائے جن میں عائلی قوانین بھی شامل تھے ' جو ۱۹۹۱ء میں پاس ہوئے اور علماء کی
گالفت کے باوجود انہیں برقرار رکھا گیا گر علماء نے اور دو سری چیزوں میں اپنی اتھارٹی
کو قائم کیا۔ جس میں خاص طور سے رویت ہلال کمیٹی تھی کہ جو عید کے چاند کے
بارے میں فیصلہ کرتی تھی ' اس کے علاوہ انہوں نے ایوب کے زمانہ میں پروفیسر فضل
الر جمان کے خلاف مہم چلا کر انہیں سرکاری عہدے سے برطرف کرایا اور اس طرح
آہستہ آہستہ انہوں نے اپنے اثر و طاقت کو معاشرہ میں محسوس کرایا۔



پاکتان کی مختصر تاریخ میں ہم علماء کا آہت آہت طاقت ور ہونا دیکھتے ہیں' اس
کی ابتداء اس طرح ہے ہوئی کہ سیکولر لیڈر شپ نے انہیں خوش کرنے کے لئے ان
کے تھوڑے بہت مطالبے مان لئے آ کہ ان کی جمایت کو حاصل کیا جائے' لیکن ان کی
کی کمزور' علماء کے آگے بوصے میں معاون ثابت ہوئی' اور اس کے بھیجہ میں جمہوری
اور سیکولر ادارے برابر کمزور ہوتے چلے گئے' اور نوبت یمال تک پہنچ گئی کہ تمام
سیاسی پارٹیاں خود کو ذہبی ثابت کرنے کے لئے علماء کے ہاتھوں کھلونا بن گئیں' اور
اب تمام سیاسی' و معاشی اور ساجی معاملات کو ذہب کے ذریعہ سمجھا جانے لگا ہے' اور
ہر ایک جماعت خود کو زیادہ ذہبی بنانے کے لئے علماء کے مشوروں پر عمل کر رہی

اس صورت عال کا علماء نے خوب فائدہ اٹھایا اور اپنی طاقت کو محسوس کرتے ہوئے اب انہوں نے خود اپنی سیاسی جماعتیں بنا لیس ہیں' تا کہ سیاسی لیڈروں کے مختاج نہیں رہیں اور خود اپنی جماعتوں کے ذریعہ حکومت میں شامل ہوں۔

اس لئے ضرورت اس بات کی ہے کہ سیاست کے بارے میں علماء کے نظریات و افکار کا مطالعہ کیا جائے 'اور دیکھا جائے کہ وہ کس قتم کی ریاست کی تشکیل کرنا چاہتے ہیں' اور مختلف سیاس امور پر ان کی کیا رائے ہے؟

اسلامي رياست كانضور

مثلاً پاکتان کے قیام کے فورا بعد سکوار لیڈر شپ اور علماء کے ورمیان اس

بات پر کش کمش ہوئی کہ پاکتان کو کس قتم کی ریاست بنایا جائے کیا ہے ملک ایک سیکولر 'جہوری ہو کہ جس میں ہر عقیدے و فدہب کے لوگوں کو برابر کے حقوق ملیس اور ان کے ساتھ کسی قتم کا المیازی سلوک نہ ہو 'اور یا اسے ایک اسلامی ریاست بنایا جائے کہ جس میں صرف مسلمانوں کو تمام حقوق ہوں 'اور غیر مسلموں کو فانوی شہری کا ورجہ ویا جائے 'اگرچہ قائداعظم نے بار بار مختلف اعلانات' بیانات' اور انٹرویوز میں اس بات کو صاف طور سے کہا تھا کہ پاکتان ایک سیکولر ملک ہو گاکہ جس میں ہر شہری کے برابر کے حقوق ہوں گے اور اس بات کو انہوں نے الر اگست جس میں ہر شہری کے برابر کے حقوق ہوں گے اور اس بات کو انہوں نے الر اگست کے ساتھ میں قانون ساز اسمبلی میں کہا تھا۔

گر علاء نے اس قتم کی ریاست کی ابتداء ہی سے سخت مخالفت کی اور اس بات کی جدوجہد کی کہ نئی ریاست کو اسلامی اور نہ ہی بنایا جائے' کیونکہ پاکستان بنانے کے عمل میں مسلمانوں سے ہی وعدہ کیا گیا تھا' اور مسلمانوں سے اس ریاست کی جمیل کے لئے قربانیاں دی تھیں' جسٹس منیر نے جو کمیشن قادیانی فسادات کے بعد بنایا تھا' اور اس کے بعد اپنی جو رپورٹ تیار کی تھی اس میں انہوں نے ان مساکل کو علاء سے انٹرویو کے بعد دیا ہے' مثلاً مولانا امین احسن اصلاحی نے کما کہ' قائداعظم کا ماؤرن ریاست کا تصور اس وقت متروک ہو گیا کہ جب علاء کی کمیٹی نے قرارداد مقاصد کا صورہ تیار کر لیا' للذا اب اس کے بعد سے ریاست کو اسلامی نظریات پر مقاصد کا صورہ تیار کر لیا' للذا اب اس کے بعد سے ریاست کو اسلامی نظریات پر تشکیل ہونا چاہے۔

لیکن پھر جب بیہ سوال آیا کہ ایک اسلامی ریاست کو کن اصولوں پر بنانا چاہیے ' اور اس کی کون سی شکل ہونی چاہیے؟ تو اس کے نتیجہ میں مختلف علاء کی رائے میں اختلاف تھا' اور صرف اختلاف ہی نہیں بلکہ بعض او قات بالکل متضاد رویہ اختیار کیا ایا مثلا جب ان سے یہ سوال کیا گیا کہ مسلم دور حکومت میں وہ کون سا زمانہ تھا کہ

جے اسلامی کما جائے؟ اور اسلامی معیار کے مطابق اسے آئیڈل قرار دیا جائے تو اس میں علاء نے ایک دو سرے سے اختلاف کیا۔ ان میں کچھ نے رسول اللہ کے عمد کو مثالی قرار دیا۔ کچھ نے اس میں وسعت دے کر خلفاء راشدین کے عمد کو بھی شامل کر لیا' کچھ نے اس میں عمر بن العزیز کے دور حکومت کو بھی مثالی قرار دیا' کچھ نے صلاح الدین ایوبی' محمود غزنوی' محمد تغلق' اور اور نگ زیب کو مثالی حکمراں کے طور پر چیش الدین ایوبی' محمود غزنوی' محمد تغلق' اور اور نگ زیب کو مثالی حکمراں کے طور پر چیش کیا۔

ان تمام علماء کے بیانات کے بعد جسٹس منیرنے جو خلاصہ تیار کیا اس کے مطابق ایک اسلامی ریاست میں جو خصوصیات ہونی چاہئیں ان کی تفصیل سے ہے۔

- ا- وه تمام قوانين جو قرآن اور حديث مين موجود بين انهين وستور كا ايك حصه بنالينا چاہيے-
- ۲۔ ہر وہ دفعہ کہ جو قرآن و حدیث کے خلاف ہے اسے وستور سے ختم کر دیا جائے۔
- سے بین الاقوامی قانون یا معاہدوں کی کوئی بھی دفع کہ جو قرآن و حدیث کے خلاف ہو گی' اس کی پابندی کرنا پاکستان کے لئے ضروری نہیں ہو گا۔

اس ماؤل کو زبن میں رکھتے ہوئے جسٹس منیر نے جو ریمار کس دیئے ہیں وہ سے کہ اگر دستور سے عوام کی عاکمیت کو خارج کر دیا جائے ' تو پھر اس صورت میں اس ملک کو جہوری کہنا سرا سر نداق ہو گا۔ کیونکہ اگر قانون بنانے کے عمل سے عوام اور ان کے نمائندوں کو نکال دیا جائے ' اور سے حق صرف علاء اور فقہاء کو دے دیا جائے ' تو سے جہوری عمل کے خلاف قدم ہو گا ' اور سے عمل معاشرہ کو جہوری نہیں بنائے گا بلکہ

علماء کی حاکمیت کو قائم کر دے گا۔

علاء نے اسلای ریاست کو جمہوری شکل دینے کے لئے اس بات کی کوشش کی کہ جدید اصطلاحات کا استعال کیا جائے 'مثلاً پارلیمینٹ یا اسمبلی کو شوری کما گیا' امیر آج کل کا صدر بن گیا' ارباب حل و عقد' مثیر ہو گئے' اور اجماع کو عوامی رائے کا نام دے دیا گیا ہے سب اس لئے کیا گیا تا کہ یہ ثابت کیا جائے کہ ان کی نظروں میں جو اسلای ریاست کا خاکہ ہے' اس کا جدید سیاسی روایات سے کوئی مکراؤ نہیں ہے۔

#### مذہبی اقلتیں

آج کل کی جدید قوی ریاست میں ایک قوم کی تشکیل زبان ' تاریخ ' اور جغرافیا ئی حدود میں رہنے پر ہوتی ہے ' اور اس میں ہر شری کو برابر کے حقوق ملتے ہیں ' اور سے اس کا حق ہوتا ہے کہ وہ ریاست اور معاشرہ کے امور میں مکمل طور پر حصہ لے۔ اس کے ساتھ ذہب کی بنیاد پر کوئی تعصب نہیں بر تا جا تا۔ اس چیز کو ذہن میں رکھتے ہوئے جنس منیر نے علاء ہے اس سوال کو پوچھا کہ وہ اسلامی ریاست میں ذہبی اقلیتوں کے ساتھ کیا سلوک کریں گے؟ اور ان کا سیای و ساجی طور پر معاشرہ میں کیا اقلیتوں کے ساتھ کیا سلوک کریں گے؟ اور ان کا سیای و ساجی طور پر معاشرہ میں کیا مقام ہوگا؟

علماء کی اکثریت اس پر متفق تھی کہ غیر مسلموں کے ساتھ بطور ذی سلوک کیا جائے گا' انہیں پاکتان کے شری کی حیثیت سے مکمل اختیارات نہیں ہول گے' اور نہیں انہیں اہم اور کلیدی عہدوں پر فائز کیا جائے گا۔

ایک عالم مولانا ابو لحسنات نے اس سوال کے جواب میں کما کہ:

"ان کی پوزیش زمیوں کی ہو گی ملک کے قانون بنانے میں ان کی رائے کو قطعی

دخل نہیں ہو گا' نہ انہیں قانون کے نفاذ کا حق ہو گا' اور نہ ہی اہم عمدول بر ان کا

لقرر ہو گا"۔ جب مولانا حامد بدایونی سے قائدا بھم کی اس تقریر کے بارے بیں سوال کیا گیا کہ جس بیں انہوں نے ہندوؤں' عیسائیوں' اور مسلمانوں کو پاکتان کا شہری قرار دیا تھا تو انہوں نے کہا کہ: ''وہ اس اصول کو تشلیم کرتے ہیں کہ تمام نہ ہی جماعتیں چاہے وہ مسلمان ہوں یا غیر مسلم' انہیں ان کی آبادی کے تناسب سے' انظامیہ اور ریاست کے امور ہیں جصہ دیا جائے لیکن غیر مسلموں کو فوج اور عدلیہ بین نہ لیا جائے' نہ ان کا تقرر بطور وزیر کے ہو' اور نہ ہی ایسے عمدوں پر کہ جن میں ریاست کی اہم ذمہ داریاں ہوتی ہیں''۔

مولانا بد الیونی کی دلیل کے مطابق پاکتان میں غیر مسلم رہنے والے اس لئے ذی نمیں ہیں کہ یہ ملک فتح کے بعد حاصل نہیں کیا گیا ہے' اور نہ ہی یہ معاہدے والے ہیں کیونکہ ان کے ساتھ کی فتم کا معاہدہ بھی نہیں کیا گیا ہے' للذا یہ اسلامی ریاست کے شہری نہیں ہو کتے۔

اس کے بعد وو سرا سوال سے تھا کہ اگر ایک اسلامی ریاست میں غیر مسلم اس کے شری شمیں ہو سکتے تو ان مسلمان اقلیتوں کے بارے میں کیا رائے ہے کہ جو غیر مسلمان ملک میں بین؟ اس سوال کے جواب میں مولانا عطاء اللہ بخاری نے کہا کہ سے مسلمان ملک میں میں ایک مسلمان غیر مسلمان ملک کا وفادار شہری ہو سکے۔ جب اس پر سے سوال پوچھا گیا کہ کیا ہندوستان کے مسلمانوں کے لئے یہ فرض ہے کہ وہ اپنی ریاست کے وفادار رہیں؟ تو مولانا نے کہا "ہرگز نہیں"۔

اس سوال پر کہ کیا آپ ہندوؤں کو بیہ اجازت دیں گے کہ وہ اپنا وستور اپنے نہب کے اصولوں پر بنائیں' تو مولانا ابو الاعلیٰ مودودی نے کہا کہ ''یقینا' اور جھے اس بات پر قطعی اعتراض نہیں ہو گا کہ اگر منو کے شامتروں کے مطابق ان کی حکومت میں مسلمانوں کو شودر اور ملیجہ کے طور پر رکھا جائے اور انہیں حکومت کا حصد دار بننے سے روکا جائے اور بطور شہری انہیں کوئی حقوق نہیں دیے جائیں۔"

منیر کمیش نے اس کے بعد ایک سوال اور پوچھا کہ "ہندوستان کے مسلمانوں پر ہندوستان و پاکستان کے درمیان جنگ کی صورت میں کیا فرض عائد ہو تا ہے؟" اس کا جواب دیتے ہوئے مولانا عبدالحسنات نے کہا کہ "ان کا فرض ہے کہ وہ ہمارا ساتھ دیں اور ہندوستان کے خلاف لڑیں"۔ مولانا مودودی نے ای فتم کے خیالات کا اظہار کیا کہ ان کا جو فرض ہے وہ فلا ہرہے کہ وہ نہ تو پاکستان کے خلاف لڑیں 'نہ کوئی ایسا کام کریں کہ جس سے پاکستان کے شخط کو نقصان پہنچتا ہو۔

اگر علاء کی ذہبی اقلیتوں کے بارے میں اس پالیسی پر عمل کیا جائے تو اس صورت میں نہ غیر مسلموں کو پاکتان میں کوئی حقوق ملیس گے اور نہ ہی مسلمانوں کو غیر مسلم ریاستوں میں اور دونوں صورتوں میں اقلیتوں کا ذہبی بنیادوں پر استحصال ہو گا اور انہیں بطور غدار اور غیر وفادار شری کے سمجھا جائے گا۔ اس ضمن میں سے بات قابل ذکر ہے کہ علاء اور ہندو فرقہ پرست جماعتوں کی رائے اس بارے میں ایک ہی ہے۔ دونوں انسانی مساکل سے علیحدہ ہٹ کر صرف غدہی بنیادوں پر اس مسئلہ کو جانجے اور برکھتے ہیں۔

پاکتان میں اس پالیسی پر عمل کرنے کا بھیجہ سے ہوا کہ ہم نے اپنی ندہبی اقلیتوں
کو قوم کی تشکیل سے علیحدہ کر دیا' اور ان کی صلاحیتوں سے معاشرہ نے فائدہ نہیں
اٹھایا' شہری حقوق سے محروم ہونے کی وجہ سے ان میں جو احساس محرومی پیدا ہوا'
اس نے انہیں اور زیادہ پس ماندہ بنا دیا۔ ہمارے علماء موجودہ ندہبی اقلیتوں کی تعداد

ے مطمئن نہیں تھے اس لئے انہوں نے اور اقلیتوں کو پیدا کرنا شروع کیا اس کی

ابتداء جب ہوئی جب احمدیوں کو غیر مسلم قرار دے کر انہیں اقلیت بنا دیا' اس کے بعد ذکریوں کا نمبر ہے' جنہیں غیر مسلم قرار دیئے پر زور دیا جا رہا ہے' اور اگر سے سلسلہ جاری رہا تو ہمارے ہاں خاصی تعداد غیر مسلم اقلیتوں کی ہو جائے گی۔

بالتاري الديائي بالله لا الديائي في سيماك مح المائية والتحول التحول التحول التحول التحول التحول التحول التحول ا كما أم أن التحول مد التحول الديا الدر الديائية المائية المائية المائية التحول التحول

## علماء اور معاشره

The state of the s

اس باب میں ان طریقوں اور عوائل پر روشی ڈالی جائے گی کہ جن کے ذریعہ علاء معاشرہ میں اپ اثر و رسوخ کو برھاتے ہیں 'یماں ان اداروں کے بارے میں تذکرہ کیا جائے گا کہ جو معاشرہ میں علاء کی ھاکیت کو مضبوط اور متحکم کرتے ہیں 'ان میں سے مدرسہ پر ہم پچھلے صفحات میں ذکر کر آئے ہیں کہ کس طرح ان مدارس نے علاء کو معاشرہ میں ایک خاص مقام دیا اور ایک وقت تک یہ مدارس انظامیہ کے لئے نہی عمدے داروں کی تربیت کرتے رہے 'گر جب مسلمان حکمانوں کا دور ختم ہوا اور اگریز برسر اقتدار آئے تو ان مدارس کی سیاس حیثیت ختم ہو گئ 'اور اب سرکاری شخواہ دار ملازمین کے بجائے علاء کا گزر عوام کے چندوں پر ہونے لگا' جس سے کہ ان کا ساجی مرتبہ بری طرح سے متاثر ہوا لیکن معاشرہ میں پچھ ندہی رسومات اور نہیں ادارے ایسے ہیں کہ جو اب تک اس کی ساجی اور ندہی ضروریات کو پورا اور نہیں ادارے ایسے ہیں کہ جو اب تک اس کی ساجی اور ندہی ضروریات کو پورا کرتے ہیں 'اور انہیں کے سارے علاء کا وجود بھی قائم ہے۔



مسلمان دور حکومت میں حکمرانوں اور امراء کا به وستور تھا کہ وہ فتح کی خوشی میں یا نیکی و تقویٰ کے اظہار کے طور پر مساجد کی تقمیر کراتے تھے' اور ان کے اخراجات كے لئے اس سے سلك وقف كى حاكيم ما جائداد ہوا كرتى تھى جس سے كہ امام خطیب' اور موذن کو تنخواہی ملا کرتی تھیں۔ ابتدا میں ریاست مساجد کے ملازمین کا تقرر کرتی تھی اور ان کی سرگرمیوں پر نظر رکھتی تھی' اس لئے مساجد کا عملہ حکومت کی ہدایات پر عمل کرتا تھا اور لوگوں کو حکومت کا وفاوار رہنے کی تلقین کرتا تھا۔ ليكن جب انگريزي اقتدار قائم هوا تو صورت حال بالكل بدل گئ اس دوران ميں کئی ذہبی جماعتیں پیدا ہو تیں جن کا مقصد سے تھا کہ مسلمانوں میں ذہبی شاخت کو قائم رکھا جائے 'اور اینے عقائد و نظریات کے تحت زیادہ سے زیادہ لوگوں کو اپنی جماعت میں شامل کیا جائے۔ ان کی سرگرمیوں کے مراکز مدرسہ اور مسجد تھے' اس لئے ان جماعتوں کی کوشش تھی کہ این پیروکاروں کی تعداد بردھانے کی خاطر زیادہ سے زیادہ مهاجد بر قبضه کیا جائے مساجد کی تعداد پر قبضه یا ان پر اینے اثر و رسوخ قائم کرنے ے ان زہی جاعتوں کی طاقت بردھ جاتی تھی۔ اس لئے جب پہلے سے بنی ہوئی ماجد بر کی نہ کی زہی جماعت کا قبضہ ہو گیا تو پھر ہر ایک جماعت نے جگہ جگہ نئ مهاجد کی تغییر شروع کر دی۔ اس مرتبہ نئی تغییر شدہ مهاجد کی خاص بات سے تھی کہ سے عوام کے چنرے سے بن رہیں تھیں اور اس طرح ذہی جماعتوں اور ان کے عقائد کی تبلیغ و تشہیر میں وہ بھی برابر کا حصہ لے رہے تھے۔

مساجد کی تغمیر میں چندے کا میر استعال کی لحاظ سے قابل ذکر ہے الیکن میر سلسلہ

جس کی ابتداء نو آبادیاتی دور ہے ہوئی تھی' اب تک قائم ہے اور اس طرح تقیر مجد کے لئے چندہ ایک مستقل اوارہ کی شکل اختیار کر چکا ہے' کیونکہ یہ چندہ مسجد کے لئے چندہ ایک مستقل اوارہ کی شکل اختیار کر چکا ہے' کیونکہ یہ چندہ مسجد کی تقمیر جب ایک مرتبہ شروع ہوتی ہے تو پھر یہ ختم نہیں ہوتی ہے' اس میں مسلسل تبدیلی کی جاتی رہی ہے' اس کی زیب و آرائش کے لئے قیمتی ٹائلز استعال کے جاتے رہتے ہیں۔ یماں ہے' اس کی زیب و آرائش کے لئے قیمتی ٹائلز استعال کے جاتے رہتے ہیں۔ یماں سک کہ بعض مساجد تو ضرورت سے زیادہ آرائش کا شکار ہو جاتی ہیں' اس کے پس منظر میں جو مقصد ہوتا ہے وہ یہ کہ چندہ کا استعال جائز قرار دیا جائے اور تقمیرے کام کو جاری رکھ کر چندہ وصول کیا جاتا رہے۔

اس سے پہلے جو مجدیں بنائی جاتی تھیں ان کے اخراجات کے لئے وقف کی جائداد ہوتی تھی، یا حکومت کی جانب سے اس کے اخراجات ادا کئے جاتے تھ، گر اب یہ صورت حال نہیں ہے اس لئے نئی مجدوں کے اخراجات کے لئے اور مستقل آمدنی کے ذرائع کے لئے اب ان کے اردگرد دکانیں تغیر کر دی جاتی ہیں جو کہ مجد کے اخراجات کو پورا کرتی ہیں، اس طرح سے مجد کے امام، خطیب، اور موزن کے اخراجات کو پورا کرتی ہیں، اس طرح سے مجد کے امام، خطیب، اور موزن کے لئے مجد نہ صرف مالی ذرائع آمدنی پوری کرتی ہے بلکہ ان کے ذہبی حرتبہ کو قائم رکھتی ہے۔

انگریزوں کے زمانہ میں ایس بہت می مثالیں ملتی ہیں کہ جن میں ایک فرقہ کے لوگوں نے کی مجد پر زبردی قبضہ کر لیا اور پھر وہاں دو سرے فرقہ کے لوگوں کو عبادت کرنے سے روک دیا۔ خصوصیت سے اس قتم کے جھڑے اہل حدیث اور دو سرے فرقوں کے درمیان بہت ہوئے جن میں کہ اہل حدیث کی کوشش ہوتی تھی کہ وہ دو سری صاحبہ میں جاکر اپنے طریقہ سے نماز پڑھیں، چونکہ وہ آمین کو زور سے کہ وہ دو سری صاحبہ میں جاکر اپنے طریقہ سے نماز پڑھیں، چونکہ وہ آمین کو زور سے

# ارا کرتے ہے۔ اس کے رو کرے فرقہ والے ان کے اس طریقہ عبارت کو بند نہیں

کرتے تھے۔ اس لئے ایبا اکثر ہوا کہ ان کے جانے کے بعد مجد کو دھو کر پاک و صاف کیا جاتا تھا' ورنہ دو سری صورت میں انہیں زبردسی مسجد سے باہر کر دیا جاتا تھا' اور نماز پردھنے کی اجازت نہیں دی جاتی تھی۔

بی- وی- منکاف نے اپنی کتاب "دور برطانیہ میں اسلای احیاء" میں اس قتم کی بہت می مثالیں دی ہیں۔ مثلاً محمد سعد اللہ اور اس کے ساتھی کہ جو اٹل حدیث تھے انہیں متو کی ایک متجد میں نماز نہیں پڑھنے دی گئی اور انہوں نے آخر کار قریبی جنگل میں جا کر نماز پڑھی اور بعد میں انہوں نے علیحدہ سے اپنی متجد تقمیر کی چونکہ اہل حدیث کے ساتھ یہ تعصبانہ بر آؤ ہو تا تھا اس لئے انہوں نے اس کے خلاف برطانوی عدیث کے ساتھ یہ تعصبانہ بر آؤ ہو تا تھا اس لئے انہوں نے اس کے خلاف برطانوی عدالت میں مقدمہ دائر کر دیا کہ انہیں عام متجدوں میں نماز پڑھنے کی اجازت ہونی چاہیے۔ احمداء میں اس مقدمہ کا فیصلہ ککھتے ہوئے جسٹس محود 'جو کہ سرسید کے اللہ تھے۔ کھا کہ:

ایک مجد پر قبضہ کرنے یا اس پر صرف اپنا اثر رکھنے کا حق کمی بھی مسلمان فرقہ
یا مسلک کا حق نہیں ہے۔ وہابی یا محدی چونکہ مسلمان ہیں اس لئے یہ ان کا حق ہے
کہ وہ کمی بھی مجد میں نماز اوا کریں۔ لیکن اگر کوئی محمدی یا وہابی نماز کی اوائیگی سے
کمی وہ سرے فرقہ کے جذبات کو مجروح کرتا ہے یا ان کی عباوت میں خلل اندازی
کرتا ہے تو یہ قدم قابل تعریف نہیں۔

اس کے علاوہ منکاف نے اور بہت سے ایسے واقعات لکھے ہیں کہ جن میں اہل حدیث ' برطانوی حکومت اور دو سرے فرقے ملوث تھے۔ مثلاً ۱۸۹۲ء میں میرٹھ میں فذہبی فسادات کو روکنے کی غرض سے مجسٹریٹ نے شہری مساجد کو تقسیم کر دیا تھا' اس

تقسیم کے نتیجہ میں ۵ مساجد اٹل حدیث کو دی گئی جبکہ باقی مساجد حنفی مسلک سے تعلق رکھنے والوں کو-

مساجد کی ہے جنگ نو آبادیاتی دور ہے لے کر اب تک جاری ہے۔ اب ہر فرقہ اور نہ ہی جماعت نے ہر محلّہ میں اپنی علیحدہ ہے مجد قائم کر رکھی ہے اور ان کی پوری کوشش ہوتی ہے کہ اس پر ان کا قبضہ باقی رہے۔ جب کہ دوسرے فرقوں کی جانب ہے ہے کوشش جاری رہتی ہے کہ ایک دوسرے کی مجد پر کیسے قبضہ کیا جائے۔ اس ڈر اور خوف کی وجہ ہے ہر فرقہ والا اپنی جگہ ہوشیار رہتا ہے اور کی دوسرے فرقہ والوں کو اپنی مجد میں قدم نہیں رکھنے دیتا۔ اور اب ہو یہ رہا ہے کہ جیسے جیسے فرقہ والوں کو اپنی مجد میں اور نئے فرقہ پیدا ہو رہے ہیں اس طرح ہے مجدوں کی نعداد بھی براھ رہی ہے اور اس لئے اب ہر محلّہ میں سم یا ۵ مجدیں بالکل قریب قریب ہوتی ہیں کہ جن کے میناروں پر طاقت ور لاؤڈ اسٹیکرز نصب ہوتے ہیں 'ہر مجد گیں موذن' امام ہے کہ را کی مدرسہ بھی ہوتا ہے۔ معاشی طور پر مجد اپنی اخراجات پورے کرنے کے قابل ہوتی ہے کیونکہ سے آمنی دوکانوں سے آتی ہے اور اخراجات پورے کرنے اس آمدنی کو برهایا جاتا ہے۔

اسلامی دور کے ابتدائی زمانہ میں معجد سیاسی و ساجی اور ثقافتی سرگرمیوں کا مرکز ہوا کرتی تھی کی نیکن فرقہ وارانہ تعصبات اور نفرتوں کی وجہ سے معجد کا درجہ اب وہ منیں رہا 'بلکہ اس کے برعکس اب مساجد میں غربی جذبات کو ابھارا جاتا ہے اور دوسرے فرقوں کے خلاف نفرت کو پیدا کیا جاتا ہے۔

موجودہ دور میں مسجد کی اس اہمیت کو محسوس کرتے ہوئے ہمرانہ حکومتوں اور جسوری راہنماؤں نے بھی مسجد کو اپنے مقاصد کے لئے استعال کرنا شروع کر دیا ہے۔



ہے اور اب یمال پر امام و موذن اور خطیب کا تقرر بھی حکومت کی جانب ہے ہوتا ہے، خومت کی جانب ہے ہوتا ہے، حکومت کے شخواہ وار ہونے کی حیثیت سے معجد کے بید امام و خطیب اب ہر حکومت کو چاہے وہ فوجی ہو' آمرانہ ہو' یا جمہوری اس کی جمایت کرتے ہیں اور اس عین اسلامی قرار دیتے ہیں۔ حکومت کی تبدیلی کے ساتھ ہی ان کی وفاواریاں بھی بدل جاتی ہیں اور یہ نئی حکومت کے اسلامی ہونے کی دلیل خلاش کرنے لگتے ہیں جاتی ہیں اور یہ نئی حکومت کے اسلامی ہونے کی دلیل خلاش کرنے لگتے ہیں

#### علماء اور مناظره

ہندوستان میں برطانوی حکومت سے پہلے عوام کے سامنے مناظرے کا کوئی دستور نہیں تھا' علاء اور ہندو پنڈت مجدوں اور مندروں میں نہ ہی موضوعات پر تقریب یا بحث و مباحثہ کر لیتے تھے۔ اکبر کے دور میں ضرور علاء اور عیسائی مشزبوں کے درمیان مناظرے ہوئے گریہ بھی دربار تک محدود ہوا کرے تھے۔ اکثر اس بات کی کوشش ہوتی تھی کہ دوسرے کے نہ ہب کو نہ تو برا کہا جائے اور نہ ان کی نہ ہی رسومات پر حملہ کیا جائے۔ اس طرح دونوں نداہب کے نہ ہی راہنماؤں کے درمیان ایک قتم کا خاموش سمجھونہ تھا وہ کی کے نہ ہی عقیدوں کو جھوٹا شابت کرنے کی فکر میں نہیں خاموش سمجھونہ تھا وہ کی کے نہ ہی عقیدوں کو جھوٹا شابت کرنے کی فکر میں نہیں رہنے تھے اور اس طرح انہوں نے آپس میں پرامن طریقہ سے رہنا سکے لیا تھا۔

ندہی رواداری اور امن پندی کا اس وقت خاتمہ ہونا شروع ہوا جب عیسائی مشنری شبیغ کی غرض سے ہندوستان آنا شروع ہوئے 'مشنریوں کی جماعتیں جدید تعلیم و تربیت ' تنظیم وهانچہ ' وسپلن ' حکومت و عمدے داروں کی سربر سی کہ وجہ سے زیادہ فعال اور موثر تھیں۔ انہوں نے اسلام اور ہندوستان کے نداہب کا مطالعہ اس مقصد

کے تحت کیا تھا کہ ان کی خامیوں کو اجاگر کیا جائے اور ان پر جملہ کرکے انہیں شکست دی جائے۔ انہوں نے چھاپہ خانہ کی ایجاد سے بھرپور فاکدہ اٹھایا اور بڑی تعداد میں اپنے نہ بہی عقیدوں پر کتابیں اور جمفائس لکھے اور ان کو آزادانہ طریقے سے لوگوں میں تقیم کیا۔ انہوں نے تبلیغ کے لئے بھی نے نے طریقوں کو اختیار کیا کہ جس سے ہندوستان کے لوگ اب تک واقف نہیں تھے۔ مثلاً وہ بازاروں' شواروں' تقریبات کے موقعوں پر لوگوں کو اکٹھا کر لیتے تھے' اور ان کے درمیان کھڑے ہو کر اپنے نہ کہ خوبیاں بیان کرنا شروع کر دیتے تھے مسر مارچ ۱۹۸۹ء میں لاہور ٹریون نے کھا کہ:

"آج یمال پر گلیول میں تبلیغ کرنے کا برا فیشن ہو گیا ہے 'تمام انار کلی میں ہندو 'مسلمان 'عیمائی ' آرمیہ ' اور برہمو مبلغ بڑے خلوص اور جذبہ کے ساتھ مجمع میں گھر ہوئے غور سے بننے والول کے درمیان اپنے عقائد کی خوبیاں بیان کرتے نظر آتے ہیں۔

مناظروں کا جب سلمہ شروع ہوا تو اس کی وجہ سے علاء بھی بوے سرگرم ہو گئے کیونکہ ان کے فرجب پر جو حملے ہو رہے سے اگر ان کا جواب نہیں دیا جاتا اور اپنے عقائد کی سچائی کو بیان نہیں کیا جاتا تو اس صورت میں عام مسلمانوں کے گراہ ہونے کا خطرہ تھا۔ اس لئے انہوں نے نہ صرف ان سوالوں کا جواب و ہونڈا کہ جو اسلام کے بارے میں کئے جا رہے تھے ' بلکہ عیمائیت اور ہندو فراہب کو اس نظر سے بڑھا کہ ان میں کیا کیا کمزوریاں ہیں اور ان پر کس طرح سے جملہ کیا جائے۔

الیکن میر مناظرہ صرف اسلام اور دو سرے فراہب کے درمیان ہی نہیں تھا بلکہ سے مسلمانوں کے ذہبی فرقوں کے درمیان بھی ہونے لگا کہ جس میں ہر فرقہ اور مسلک مسلمانوں کے ذہبی فرقوں کے درمیان بھی ہونے لگا کہ جس میں ہر فرقہ اور مسلک

#### کے علاء اپنے عقائد کو دو سرول پر ترجیح دیتے تھے۔

مناظرہ کرنے کا جب فیصلہ ہوجاتا تھا تو اس کا طریقہ کاریہ ہوتا تھا کہ مخالف جماعتیں مناظرے سے پہلے شراط طے کیا کرتی تھیں 'مثلاً یہ کہ مباحثہ کتنے دن جاری رہے گا؛ ۵ دن یا ۱۵ دن اور جو مباحثہ میں بار جائے گا اسے اینا ندہب چھوڑ کر مخالف ك عقائد كو شليم كنا يرك كا- ليكن مناظرك آخريس بيشه سے يد مسله مو يا تھا کہ کوئی بھی اپنی شکست سلیم کرنے پر آمادہ نہیں ہوتا تھا' اور ہرایک خود کو فاتح قرار دیتا تھا۔ اس سلملہ میں ہرایک یہ کوشش کرتا تھا کہ اسے مناظرہ کے آخر میں بولنے كا موقع ديا جائے تاكہ اس كے مخالف كو اس كا جواب دينے كا موقع نہيں ملے اور اس سے فائدہ اٹھا کروہ میر اعلان کروے کہ اس نے اپنے حریف کو زیر کرلیا ہے۔ عام طور سے اس قتم کے مناظروں اور مباحثوں میں ولائل کی بنیاد علمی نہیں ہوا کرتی تھی بلکہ دونوں کوشش کرتے تھے کہ ذاق استہزا طر اور لطیفوں کے ذرایعہ ایے حریف کو لاجواب کر دیں۔ جن مقبول عام موضوعات پر بحث ہوتی تھی وہ حضرت عيلى كى روعانية 'تشكيف كا عقيده ' بائبل مين تحريف و اضافے ' كائنات كى تخليق ' ویدوں ور آن اور بائبل کے اللی ہونے کا ثبوت اور نجات حاصل کرنے کے طریقے۔ ویے تو لاتعداد مناظرے مسلمانوں عیمائیوں اور ہندوؤں کے درمیان ہوئے گر کچھ ایسے مناظرے ہیں کہ جن کی تفصیلات مشہور علماء کی سوانح عمریوں میں یا اس زمانہ کے معفلوں میں مل جاتی ہیں' اس فتم کا ایک مناظرہ ۱۸۷ء میں چاند پور میں ہوا اور "میلہ خدا شنای" کے نام سے مشہور ہوا۔ اس میں مسلمان عیسائی اور ہندو مبلغین نے حصد لیا۔ مسلمانوں کی جانب سے مولانا قاسم نانا توی (وفات ١٨٧٩) اور مولانا محمود الحن نے مباحثہ میں شرکت کی- ایک جرمن مشنری مبلغ کارل پھانڈر کے ساتھ جو مناظرے ہوئے انہوں نے
پورے ہندوستان میں بڑی شہرت حاصل کرلی تھی' اور اس کے مد مقابل کے طور پر
مولانا رحمت اللہ عثانی کا نام آیا ہے جنہوں نے ہربار اسے لاجواب کر دیا' کما جاتا
ہے کہ وہ ۱۸۵۲ء میں آگرہ میں اس بری طرح شکست خوردہ ہوا کہ اس کے بعد وہ
ہندوستان چھوڑ کر چلا گیا۔

اس طرح ہندو مبغوں کے ساتھ بھی مناظرے ہوتے تھے جن میں ہربار علاء اپی فتح کا اعلان کرتے تھے' ان ہی میں سے ایک مناظرہ پنڈت دیا نند سرسوتی کے ساتھ ہوا کہ جس میں وہ وعدہ کے باوجود شریک نہیں ہوا' اور اس طرح اس نے اپی شکست تعلیم کرلی۔ جب مناظروں کا سلسلہ شروع ہوا تو مسلمانوں کے فرقوں کے علاء بھی ایک دو سرے سے بحث کرنے سے باز نہیں رہے' ان مناظروں میں سب سے مشہور وہ ہے کہ جس میں مولانا اساعیل شہید (وفات ۱۸۳۱) اور مولانا فضل حق فیر آبادی (وفات ۱۲۸۱) کے درمیان ہوا' موضوع اس کا تھا ''امکان نذیر'' یعنی کیا خدا رسول اللہ جیسا پنجبر پیدا کر سکتا ہے یا نہیں؟ اس مناظرہ نے ولی کی فضا میں کافی تلخی رسول اللہ جیسا پنجبر پیدا کر سکتا ہے یا نہیں؟ اس مناظرہ نے ولی کی فضا میں کافی تلخی اور کشیدگی پیدا کی' اگرچہ کسی کی واضح فتح تو فابت نہیں ہوئی گر دونوں کے عامی اپنے راہنما کو برتر فابت کرتے رہے۔ آگے چل کر یہ مناظرے دیو بندیوں' اہل حدیث' راہنما کو برتر فابت کرتے رہے۔ آگے چل کر یہ مناظرے دیو بندیوں' اہل حدیث' اور بریلویوں کے درمیان بھی زور شور سے ہوئے۔

مناظر کے اس سلسلہ نے معاشرہ پر گرے اثرات ڈالے۔ پہلی مرتبہ فدہی بحثول میں عام لوگوں کو شریک کیا گیا، جس کی وجہ سے ان کا فدہبی شعور بیدار ہوا اور ساتھ میں انہیں اپنی اہمیت کا احساس ہوا۔ مناظرہ کی حیثیت بہت جلد ایک مقبول ادارے کی ہوگئ کیونکہ سرو تفریح کے کم مواقع کی وجہ سے عوام کے لئے مناظرہ ایک ایسا

محظوظ ہوتے اور ان کے لطیفوں و فقرہ بازیوں سے لطف اٹھاتے۔ اس سے علماء کا معاشرہ بیں اثر و رسوخ برس گیا کیونکہ مسلمان عوام میں بید احساس ہوا کہ علماء ان کے نہ بہ کا دفاع کرکے خود ان کا دفاع کر رہے ہیں 'المذا وہ علماء کو اپنا نمائندہ سیجھنے گے اور اس کام کو کرنے کی وجہ سے ان کی عزت پہلے سے زیادہ کرنے گئے۔ اس کے بعد سے علماء کے لئے یہ مشکل نہیں رہا کہ وہ لوگوں سے چندہ کی زیادہ سے زیادہ ایل کریں۔ اب اس نیک کام ہیں مسلمان اعراء بھی حصہ لینے گئے۔

اس کے ساتھ ہی مناظروں کی وجہ سے مختلف نداجب کے ماننے والوں کے درمیان تناؤ بھی پیدا ہوا اور اس تناؤ نے بعد میں فرقد وارانہ حالات کو پیدا کیا' اور خصوصیت سے ہندو مسلمان معمولی سے ندجی معاملات پر ایک دو سرے سے شدت سے لڑائی جھڑا کرنے گئے ا

مناظروں کا سلسلہ اس وقت کم ہونا شروع ہوا جب چھاپہ خانہ کے قیام کی وجہ عنہ ہوا ہوں جب چھاپہ خانہ کے قیام کی وجہ عنہ ہوا ہوں جبی تبلیغی لڑی بردی تعداو میں چھنے لگا اور لوگوں کو یہ مواو گر بینظے ملنے لگا اس کے ساتھ ہی جب یورٹی تعلیم یافتہ طبقے میں اضافہ ہونا شروع ہوا تو انہوں نے ان نہ بی جھڑوں سے خود کو دور رکھا اور اس کے مقابلہ میں سیکولر خیالات کی تبلیغ کی اس لئے آہت آہت ہے ہوا ہو تاہوں نے لوگوں کی توجہ نہ جب سے ہٹا کر سیاسی معاملات کی طرف کر شروع ہو کین تھی اس لئے اس کے سیاسی مرکز میوں کو نہ جب سے نیادہ ضروری سمجھا اور اس میں بھر پور حصہ لینے کے ساس مرکز میوں کو نہ جب سے نیادہ ضروری سمجھا اور اس میں بھر پور حصہ لینے کی ساتھ سے نیادہ ضروری سمجھا اور اس میں بھر پور حصہ لینے

#### علماء اور وعظ

نہ جی موضوعات پر وعظ مسلمانوں کے معاشرہ میں ایک پرانی روابت ہے۔ اکثر وعظ مجدوں میں نماز سے پہلے یا بعد میں دیئے جاتے تھے۔ ان وعظوں کی ایک خصوصیت یہ ہوتی تھی اور اب بھی ہے کہ ان میں قرآن و حدیث سے حوالہ دیئے جاتے تھے تاکہ لوگوں کو متاثر کیا جا سکے 'اور وعظ کو اس کے ذریعہ سے قبولیت مل جاتے تھے تاکہ لوگوں کو متاثر کیا جا سکے 'اور وعظ کو اس کے ذریعہ سے قبولیت مل سکے۔ دوسری اہم بات یہ تھی کہ ان وعظوں میں مسلمانوں کو نہ ہی تعلیمات پر عمل کرنے کو کما جاتا تھا اور اس بات سے روکا جاتا تھا کہ وہ نہ جب کے خلاف اپنی زندگ میں کوئی عمل کریں۔

ماضی میں یہ بھی دستور تھا کہ حکران اور امراء علماء کو اور مشہور خطیوں کو اپنے گھروں پر مجلوں میں بلایا کرتے تھے اور ان سے وعظ منا کرتے تھے تاکہ اس طرح سے وہ اپنے ندہبی لگاؤ اور اپنی پرہیز گاری کو لوگوں پر ہابت کریں' اور لوگوں میں ان کے ہارے میں یہ تاثر ابھرے کہ وہ نیک اور ندہبی امور کی پابندی کرنے والے ہیں۔ وعظوں کو ان مجلوں میں علماء کو یہ موقع ماتا تھا کہ وہ اپنے سامعین سے مخاطب ہو کر ان کی برائیوں اور ان کی لغزشوں پر انہیں ٹوکیس اور تنبیہہ کرتے ہوئے کہ وہ ونیاوی معاملات میں زیادہ نہ ملوث ہوں' انہیں راہ راست پر لانے اور ندہبی تعلیمات وزیادی معاملات میں زیادہ نہ موث ہوں' انہیں راہ راست پر لانے اور بولنے کا موقع ماتا کو جب ایک مرتبہ ممبر پر چڑھنے اور بولنے کا موقع ماتا کو وہ نود کو سامعین سے زیادہ برتر شبھتے تھے' اور انہیں جس طرح سے چاہتے تھے تھا تو وہ خود کو سامعین سے زیادہ برتر شبھتے تھے' اور انہیں جس طرح سے چاہتے تھے تاہوں اس پر تقید کی جائے' سوالات پو چھے جائیں' یا واعظ کو چیلئے کیا جائے' اس لئے میں اس پر تقید کی جائے' سوالات پو چھے جائیں' یا واعظ کو چیلئے کیا جائے' اس لئے

سامعین خاموشی سے وعظوں کو سنا کرتے تھے' اور اسے ندہبی طور پر ثواب گردائتے

تھے۔ اسی ذہنت سے فائدہ اٹھاتے ہوئے واعظ اپنے سامعین کو برا بھلا کہتا تھا۔ ان کی بدعنوانیوں کا ذکر کرتا تھا اور ان کی غیر ذہبی باتوں پر انہیں ٹوکتا تھا۔

اگرچہ وعظ کے موضوعات بدلتے رہتے تھے گر ان کا تعلق اکثر ندہبی امور اور معاملات سے ہوا کرتا تھا' اور ان میں دنیا کی بے ثیاتی' دنیاوی معاملات میں لوگوں کا زیادہ دلچپی لینا' نماز' روزہ' اور ویگر ندہبی معمولات سے روگردانی کرنا ان کے محبوب موضوعات تھے۔ وہ بھیشہ اس بات پر زور دیتے تھے کہ لوگوں نے ندہب کی تعلیمات کو بگاڑ کر اے خراب کر دیا ہے۔ للذا اسلام کی خالص روح کو دوبارہ سے لانے کی ضرورت ہے۔

ہندوستان میں جب مغلوں کا زوال ہوا' اور ان کے ہاتھ سے سای طاقت جانا شروع ہوئی تو مسلمانوں نے اسے اپنا زوال قرار دیا' للذا اس موقع پر علماء کو زوال کا موضوع ہاتھ آگیا اور انہوں نے ان کے زوال کا سبب ندہب سے دوری کو بتایا اور اس بات پر زور دینا شروع کیا کہ اگر وہ ندہب کو ہندووانہ رسومات سے پاک کرلیں تو ان کی زندگیوں میں تبدیلی آ سمتی ہے۔ اس قتم کی تبلیخ کرنے والوں میں سید احمد شہید اور ان کے بیرو کار چیش چیش تھے۔ اور کہا جاتا ہے کہ ان وعظوں میں اس قدر تا شیر ہوتی تھی کہ وہ جمال جمال جاتا ہے کہ ان وعظوں میں اس قدر تا شیر ہوتی تھی کہ وہ جمال جمال جاتا ہے کہ ان وعظوں میں اس قدر تا شیر ہوتی تھی کہ وہ جمال جاتا ہے کہ ان وعظوں میں اس قدر تا شیر ہوتی تھی کہ وہ جمال جمال جاتا ہے کہ ان طرح سے ہولتے تھے کہ لوگ وعظ سنتے ہوئی تھے۔

لوگوں کو جو دو سرے موضوعات پند تھے ان میں ایک بیہ بھی تھا کہ کیوں اس دنیا میں دولت جمع کرنے کی فکر میں رہتے ہیں' اور زیادہ دولت جمع کرنا خرابی کی طرف لے جائے گا ظاہر ہے کہ یہ باتیں ان لوگوں کو پند آتی تھیں جو محروم سے اور جن کے پاس دولت نہیں تھی 'سید احمد شہید اور ان کے ساتھی اس طرح سے دولت مندوں کو ہرا کمہ کر انہیں ایک لحاظ سے اس پر آمادہ کرتے تھے کہ وہ اپنی دولت کا صحح استعال ان کی مدد کرکے کریں۔ بعد میں ان کے وعظوں میں پنجاب میں سکھوں کی عکومت اور اس کی فرایوں کے بارے میں تفصیلات آنے لگیں 'اور مسلمانوں کو وہ اس پر آمادہ کرنے گئے کہ وہ سکھوں کے خلاف جماد کریں اور اپنے مسلمان بھائیوں کو ان کے ظلم و سم سے نجات دلائیں 'اور وہاں اسلامی حکومت قائم کرکے شریعت کو نافذ کریں۔

چنانچہ اس دور میں جب کہ ایٹ انڈیا کمپنی ہندوستان میں آہت آہت اپنے اقدار کو بڑھا رہی تھی' اس دفت وعظ کا سننا لوگوں میں بڑا مقبول ہو گیا تھا' ہر مجد میں واعظ نہ جب کے بارے میں وعظ کہتے اور اپنے سامعین کے نہ بی جذبات کو ابھارتے اور معاشرہ کے تمام مسائل کا حل نہ بی تعلیمات میں وھونڈتے۔ چنانچہ اس طرح سے سائ انتثار کے اس عمد میں عالم اور واعظ انتہائی اہم ہو گئے' جو اپنے زور خطابت اور زبان کی خولی سے لوگوں کو متاثر کرتے تھے۔

اس طرح نے وعظ بھی ایک قتم کی تفریح بن گیا تھا' اور لوگ اس سے لطف ضرور اٹھاتے تھے گروعظ ان کی زندگیوں میں یا ان کے نقط نظرے کوئی تبدیلی نہیں لا سکا' نہ تو وہ زوال کے اسباب کو کچھ سکے' اور نہ مسلمانوں کی اس پر آشوب دور میں صحیح راہنمائی کر سکے۔ اس لئے وعظ کا سننا محض ثواب حاصل کرنے تک محدود رہا۔

علماء اور فتوى

مسلمان ریاست میں مفتی کی سے زمہ داری ہوتی تھی کہ وہ قرآن و حدیث کی

روشنی میں قاضی کی راہنمائی کے لئے مختلف ساسی و ساجی و معاشی امور پر فتوے

کو اقترار مل گیا تو ہندوستان کے مسلمانوں کو بیہ دشواری پیش آئی کہ وہ اپنی راہنمائی كے لئے كس طرح سے فتوى حاصل كريں۔ اگرچہ كمپنى اينے ابتدائى دور حكومت ميں مغل سلطنت کے ڈھانچہ کو برقرار رکھا تھا اور اپنی ملازمت میں مفتیوں کو رکھا تھا گر بعد میں آہت آہت انہوں نے انگلو سکن قانون کو نافذ کرکے شریعت کو ختم کر دیا۔ اس صورت حال میں علاء نے آزادانہ طور ر مسلمانوں کی راہنمائی کے لئے فتوے دینے کا طریقہ شروع کر دیا اکین اس میں ایک خرالی بیہ تھی کہ مختلف مکا تیب فکر کے علماء ہر مسئلہ پر علیجدہ فتوے ویا کرتے تھے اور اس طرح ایک دو سرے سے ان کا اختلاف ہوا کرنا تھا اور علماء کی ای تقتیم نے مسلمانوں کو بھی کئی جماعتوں اور حصول میں بانٹ دیا۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ ایک فرقہ کے لئے جو چز قانونی تھی ووسرے کے لئے وہ حرام یا غیر قانونی بن گئی اور اس کے بعد ایک فتوی کا جواب ووسرے فتوی سے ویا جانے لگا کہ جس نے ایک عام ملمان کو بریثان کر ویا کہ کیا صحیح ہے اور کیا غلط ہے۔ 🕒 کے اس کا ایالات یا دیا ہے اور کیا غلط ہے۔

اس کے بعد دوسری روایت سے شروع ہوئی کہ ہر عالم نے اپنے فتویٰ کو صحیح ابت کرنے کے لئے اے تجاز کے علاء کے پاس بھیجنا شروع کر دیا' جو کہ ہر فتویٰ کو بغیر تقدیق کئے اس پر اپنی مر جبت کر دیتے تھے' اور اس بنیاد پر اس فتویٰ کے صحیح ہونے کا ہندوستان میں پروپیگنڈہ کیا جاتا تھا۔ اس لئے اس طرح سے فتویٰ جاری کرنے کی وجہ سے مسلمان معاشرے میں انتشار پیدا ہو گیا اور عام لوگوں کے لئے یہ مشکل ہوگیا کہ وہ ان فتوں کی روشنی میں کوئی صحیح فیصلہ کر سمیس۔

لیکن اس دوران میں جس فتم کے فتوے جاری ہوئے ان سے اس عمد کے ساتی و سابی اور معاثی حالات کا پتہ چاتا ہے اور سیر بھی اندازہ ہوتا ہے کہ معاشرہ کس تیزی سے بدل رہا تھا اور علاء کے لئے ان تبدیل ہوتے ہوئے حالات کو سمجھنا کس قدر وشوار ہو رہا تھا۔ مثلاً کمپنی کے ابتدائی زمانے میں جب یہ سوال اٹھایا گیا کہ کیا ہندوستان دارالحرب ہے یا دارلامان تو مولانا عبدالعزیز (وفات ۱۸۲۳) نے یہ فتوکی دیا کہ اگرچہ اب ہندوستان مسلمانوں کے لئے دارالحرب بن گیا ہے، مگر ان کے لئے دیا کہ اگرچہ اب ہندوستان مسلمانوں کے لئے دارالحرب بن گیا ہے، مگر ان کے لئے کہا کہ دارالحرب میں سود وصول کرنا اور دینا دونوں جائز ہو جاتے ہیں۔

علاء کی اہمیت اس وقت اور بردھ گئی جب ایسٹ انڈیا کمپنی نے اپنی عدالتیں قائم
کرلیں اور مقدمات کا فیصلہ ان عدالتوں میں ہونے لگا' ان حالات میں علاء نے اس
بات کی'کوشش کی مسلمان اپنے جھڑوں اور معاملات کا فیصلہ ان سے کرائیں اور
اگریزی عدالتوں سے رجوع نہیں کریں۔ اس لئے مسلمانوں نے ہدایات کے لئے علاء
کی جانب رخ کرنا شروع کر دیا۔ اگرچہ جن معاملات میں ان سے استفسار کیا جا تا تھا
ان کا تعلق عقائد' رسومات' شادی بیاہ و طلاق کے مسائل' جائداد کے جھڑے'
کافروں کے ساتھ روابط' مرتد اور باغیوں کے ساتھ تعلقات' جائداد کی خرید و
فروخت' اور سای حالات اور ان سے متعلقہ ساجی مسائل ہوا کرتے تھے۔

ان مسائل کے عل کے لئے اور سوالات کا جواب وینے کے لئے تمام مشہور علاء نے دارالاقاء قائم کئے کہ جمال سے خط و کتابت یا زبانی دہ تمام ہندوستان کے مسلمانوں کو ندہب کی روشنی میں ہوایات دیا کرتے تھے 'اور فتویٰ جاری کرتے تھے '
جب چھاپہ خانہ قائم ہوا تو ان کے فتویٰ چھپنا شروع ہو گئے اور ان کی سرکولیشن بھی



تاكہ ان كے ذريعہ اپنے عابى و معافى اور دوسرے معاملات ميں ہدايات لے سكيں۔
ہندوستان ميں ساى آزادى كى جدوجمد كے دوران علماء بہت زيادہ سرگرم ہو گئے
اور سياى مسائل پر انہوں نے فتوى دينا شروع كر ديئ اس نے مزيد اور البحن پيدا
كى كونكہ ايك طرف ديو بند كے علماء كا فتوى تھا كہ ہندوستان دارالحرب ہے اس
لئے اگريزوں كو ہندوستان سے نكالنے كے لئے ہندووں سے تعاون كرنا چاہيے اس
لئے ان كے پيروكاروں نے كائريس ميں شموليت اختيار كرلى۔ اور غير مكى حكومت كے خلاف ہر تحريك ميں بھربور حصہ ليا۔

دیوبند کے علاء کے اس رویہ کی احمد رضا خال نے مخالفت کی اور انہوں نے ہندوستان کو دارالامن قرار دیا کیونکہ یماں پر مسلمانوں کو پوری ندہجی آزادی تھی اس لئے انہوں نے ہندووک کے ساتھ تعاون کی ممانعت کی' اور خلافت تحریک میں بھی سے علیحدہ رہے اس طرح سے جب دیو بند کے علاء نے ہندوستان میں ایک قومی نظریہ کی حمایت کی تو مسلم لیگ کے علاء نے دوقوی نظریہ کو جائز قرار دیتے ہوئے فتوی دیا' اور جائز قرار دیتے ہوئے فتوی دیا' اور حمیل دی کہ چو نکہ ہندوستان دارالسلام نہیں بن سکتا ہے اس لئے پاکستان کا قیام ضورری ہے۔

پاکتان کے قیام کے بعد بھی علماء کے فتوے و منے کا سلسہ جاری ہے اور اب کک یہ فیصلہ نہیں ہو سکا ہے کہ جمہوریت اسلامی ہے یا نہیں۔ بنگنگ سلم اسلام کی تعلیمات کے مطابق ہے یا نہیں۔ کثیر جماعتی نظام اسلام سے مطابقت رکھتا ہے یا نہیں' اور اسلام میں زہی اقلیتوں کو کون سے حقوق مل سکتے ہیں؟ اس صورت حال میں ساست سے زیادہ ذہب کی اہمیت ہوگئ ہے۔

عالانکہ وانش مندی کا نقاضہ یہ ہے کہ مسائل کو صرف سیای بنیادوں پر حل کیا جائے ' اور اس میں ملک و قوم کے مفاد کو پیش نظر رکھا جائے۔ معاثی معاملات کو آج کل کے معاثی نظریات و افکار کی روشنی میں حل کیا جائے ' اگر ان مسائل کو ذہب کی روشنی اور فقوں کے ساتھ حل کرنے کی کوشش کی جائے گی تو اس سے اور انتشار پھلے گا۔

دیکھا جائے تو فتوی علماء کے ہاتھ میں ایک خطرناک ہتھیار ہے اور اکثر اس کا غلط استعال ہوتا ہے۔ وہ آسانی کے ساتھ اپنے کالفین کو کافر قرار دے دیتے ہیں اور ان کے نکاح توڑنے کا اعلان کر دیتے ہیں۔ اس کے استعال ہے وہ لوگوں کے ذہبی جذبات کو اشتعال دلاتے ہیں اور اپنی حاکمیت کو قائم کرتے ہیں۔ عیسائیوں میں پوپ کو سے افتیار ہے کہ وہ چاہے تو کسی کو عیسائیت سے خارج کر دے 'کین ہمارے ہاں ہر عالم اپنے فتوئی کے ذریعہ کسی کو بھی کافر قرار دے سکتا ہے اور اس کے قتل کا بھی فیصلہ صادر کر سکتا ہے۔

#### علماء اور تعويذ

قدیم زمانہ میں بہت سے معاشروں میں تحریری حدف اور اعداد کو جادوئی سمجھا جاتا تھا' اور یہ اعتقاد تھا کہ ان میں اس قدر طاقت ہوتی ہے کہ یہ بیاریوں کو دور کر کتے ہیں' اور ان کے ذریعہ ساجی اور مالی مشکلات پر قابو پایا جا سکتا ہے۔ اس عقیدے پر آگے چل کر تعویذ مقبول ہوئے اور علماء و روحانی علوم کے ماہروں نے تعویذ تیار کرنے کا سلسلہ شروع کیا کہ جو درخواست گزار کی ضروریات کے مطابق ہوتا تھا اور اس کے لئے بطور تریاق کام آتا تھا۔

#### ایک عقیدہ یہ بھی تھا کہ تعوید وینے کا کام صرف ان لوگوں کا ہے کہ جو خاص

صلاحیتی رکھتے ہوں' اس لئے علماء نے اس پر اپنی اجارہ واری قائم کر لی کیونکہ ان کی اپنی ولیل کے مطابق وہ اپنی ندہبی قابلیت اور روحانی صلاحیت کی وجہ سے اس قابل ہیں کہ تنویز دے سکیں' اور صرف ان ہی کے دیئے ہوئے تنویز ہیں اثر ہوتا ہے۔ اس لئے بعض علماء اور ان کے خاندانوں نے خاص خاص بیماریوں یا مسائل کے بارے ہیں تنویز دینے ہیں اپنا مقام حاصل کر لیا تھا' اور جب تک وہ اجازت نہیں ویتے تنے کوئی بھی یہ تنویز دینے کا اہل نہیں تھا۔ اس طرح سے ایک طرف تو تنویز دینے کے کام کی وجہ سے علماء اور ان کے خاندانوں کا اثر و رسوخ بردھا' ووسمرے ان کے لئے مستقل مالی آمرنی کا ذرایعہ بھی ہو گیا۔

ہندوستان اور پاکستان میں اس عقیدے کی جڑیں بردی گری ہیں کہ تعویذ یاریوں' مسائل' اور پرشانیوں کا سب سے برا حل ہے' اس سلسلہ میں پڑھے کھے اور جاہل کی کوئی قید نہیں بہت سے اعلیٰ تعلیم یافتہ اس پر یقین رکھتے ہیں کہ تعویذ کے ذریعہ وہ اپنے سائل پر قابو پا لیس گے' اس یقین کی وجہ سے تعویذ دینے والے عامل کو معاشرہ میں ایک خاص روحانی مقام مل گیا' اور ساتھ ہی میں بیہ اس کی آمدنی کا ایک ذریعہ بھی بن گیا' اگرچہ وہ اس کو فیس کے بجائے ہدیہ کا نام ویتا ہے تاکہ اس کی وقعت لوگوں کی نظروں میں گرے نہیں' اور اس کے ساتھ ایک نقدس وابستہ کی وقعت لوگوں کی نظروں میں گرے نہیں' اور اس کے ساتھ ایک نقدس وابستہ کی وقعت لوگوں کی نظروں میں گرے نہیں' اور اس کے ساتھ ایک نقدس وابستہ کی وقعت لوگوں کی نظروں میں گرے نہیں' اور اس کے ساتھ ایک نقدس وابستہ رہے۔

چھاپہ خانہ کی ایجاد کے بعد بہت سے علاء نے تعویدوں کی کتابیں چھاپنا شروع کر دیں تاکہ اس طرح سے وہ زیادہ سے زیادہ لوگوں تک جا سکیس اور بول ان کی آمنی کتابوں کی فروخت سے ہونے گئی۔ لیکن اکثر لوگوں کا بیہ عقیدہ ہے کہ اس تعویذ میں زیادہ اثر ہوتا ہے جو براہ راست کمی عامل سے حاصل کیا جاتا ہے بالقابلہ اس کے جو کتاب سے نقل کیا جاتا ہے

لیکن تعویذول پر بینی جو کتابیل چھپی ہیں ان سے اندازہ ہوتا ہے کہ معاشرہ بین اوگوں کے کیا مسائل ہیں اور وہ کیول ان کا عل طاش کرنا چاہتے ہیں اکثر تعویذ عام بیاریوں کے بیارے بیں ہوتے ہیں جن بیں آگھوں اور وافتوں کا ورد ' بخار ' خرہ ' چیک وغیرہ شامل ہیں۔ دو سری فتم کے وہ تعویذ ہیں کہ جو شجارت میں منافع کا باعث بنتے ہیں ' ان میں ہے اکثر ایسے تعویذ ہیں کہ جو دولت مند بنانے ہیں مدو کرتے ہیں ' اور پین کہ جو دولت مند بنانے ہیں مدو کرتے ہیں ' اور کی ہیں کہ جو دولت مند بنانے ہیں مدو کرتے ہیں ' اور کی ہیں کہ جو دولت مند بنانے ہیں کہ جن ہے کوشیدہ اور دفن شدہ خزانے وریافت کرنے میں مدد ملتی کے ایسے ہیں کہ جن سے پوشیدہ اور دفن شدہ خزانے وریافت کرنے میں مدد ملتی

تیری قتم مین عورتوں کے مسائل آتے ہیں کہ کس طرح سے محبوب کی محبت العاصل کی جائے یا مرد کس طرح سے محبوب کی محبت العاصل کی جائے یا مرد کس طرح سے عورت کو اپنی طرف ماکل کرے اس سے مس وہ تعدید بھی طرح ملاقات کرے اور کس طرح اسے حاصل کرے اس حصہ میں وہ تعدید بھی ہوتے ہیں کہ جن میں بیویاں اپنے شوہروں کی محبت حاصل کرتے کے لئے استعال کرتے ہیں۔ اور ان کے ذرایعہ اپنے رقیبوں پر غلبہ حاصل کرتی ہیں۔

تغویزوں کے ان مجموعوں میں مردوں کی نامردی کے بارے میں بھی تعویز ہوتے
میں اور سے استعال بتایا جاتا ہے کہ وہ اپنی نامردی کے ختم کریں "من طرح زیادہ جنسی
لذت حاصل کریں 'اور مس طرح اپنی مردا تکی سے عورت کو قابو میں کریں۔

اس قتم کے تعویزوں کا ایک مجموعہ مشہور عالم احمد رضا خال بربلوی (وفات اس قتم کے تعویزوں کا ایک مجموعہ مشہور عالم احمد رضا خال بربلوی اور ساجی و معاشی مسائل کے تعویزوں کے علاوہ اس قتم کے تعویز بھی ہیں کہ کرکٹ میچ کیے جیتا

جائے؟ اس کتاب کے ایڈیٹر نے اس تعویذ کے بارے میں بتاتے ہوئے لکھا ہے کہ

ایک مرب میر ہے اور بریل کے دو اسلولول کے در امیان کرکٹ کی ہوا کیوللہ بریل کی

ایک مردر تھی اس لئے اس کے چیج جیننے کی کوئی توقع نہیں تھی جب پچھ لوگوں نے اس

سلسلہ میں احمد رضا خال سے مشورہ کیا تو انہوں نے کما کہ ٹیم چیج سے پہلے ایک وعا

پڑھے، جو ان کو چیج میں فیج دلائے گی، چنانچہ سے عمل کامیاب ہوا اور بریلی کی ٹیم جیت

گئے۔ سے عمل ان کے مجموعہ میں موجود ہے اور کرکٹ میں بختنے کے لئے شاید آج بھی

باعمل ہو۔ پاکتانی کرکٹ ٹیم کو اس سے فائدہ اٹھنا چاہیے۔

اس کے علاوہ اس میں اس فتم کے تعویذ بھی ہیں کہ دشمنوں کو کیسے قتل کیا جائے؟ اور ان پر کس طرح سے قابویایا جائے؟

اگرچہ تعویزوں کے بارے میں علاء پر اختلاف بھی ہیں' اور پچھ علاء اس کے قاکل نہیں کہ تعویزوں کا استعال ان حالتوں میں قاکل نہیں کہ تعویزوں کا استعال ان حالتوں میں بردھ جاتا ہے جب معاشرتی' ساجی' اور معاشی مساکل کا کوئی حل نظر نہیں آئے۔ فاص طور ہے دیماتی علاقوں میں کہ جہال لوگوں کو علاج و معالجہ کی سمولتیں نہیں ہیں اور نہ بہتال ہیں' نہ حکیم و ڈاکٹر' ان حالات میں تعویز اور عامل ان کے لئے آخری سمارا ہوتے ہیں' ای لئے پاکتان میں گاؤں دیماتوں کی عمارتوں کی دیواروں پر عاملوں کے اشتمارات ہوتے ہیں' ای لئے پاکتان میں گاؤں دیماتوں کی عمارتوں کی دیواروں پر عاملوں کے اشتمارات ہوتے ہیں' ناراض شوہر کی خوشنودی' اور مستقبل کی خوش حال زندگی کے لئے ان عاملوں کی طرف رجوع کرتے ہیں۔

آئندہ یہ تو ممکن ہے کہ لوگ بیاریوں کے لئے ڈاکٹروں یا بیم علیموں کے پاس جانے لگیں گر ساہی و معاشی مسائل کا حل نہ ہونے کی وجہ سے ایسا نظر آتا ہے کہ تعویذوں کا اثر دیر تک قائم رہے گا۔

## man to the late of the late of

har to be a few of the second of the second

مسلمان معاشرہ میں اگرچہ علاء کا طبقہ اپنی خصوصیات اور کردار کی وجہ سے وجود میں آچکا ہے گر اس کے باوجود وہ اپنے لئے کوئی ایک ایبا ادارہ پیدا نہیں کر سکے بیسا کہ عیسائیت میں چرچ کا ہے۔ اس لئے وہ اس بات پر مجبور ہوئے کہ اپنے نظریات کے نفاذ کے لئے ریاست کی جمایت حاصل کریں' اس طرح سے وہ ریاسی فرھانچہ کا ایک حصہ بن گئے اور حکمراں طبقوں کے مفادات کا تحفظ ان کے لئے فروری ہو گیا۔ للذا وہ ریاسی افتدار کے قائم رکھنے کے لئے قائم شدہ روایات و اداروں کے حامی ہو گئے اور معاشرہ میں ہونے والی تبدیلیوں کی شدت سے مخالفت کے لئدا عربی لفظ برعت جس کے معنی تبدیلی کے ہیں وہ منفی معنوں میں استعمال ہو تا ہے۔ لئذا عربی لفظ برعت جس کے معنی تبدیلی کے ہیں وہ منفی معنوں میں استعمال ہو تا

اسلام کے ابتدائی دور میں جب کہ شام و عراق اور ایران فتح ہوئے تو نے مونے والے مسلمان اپنے ساتھ اپنی آبائی اور قدیم روایات کو ساتھ لے کر آئے،



قدروں کو اسلامی معاشرے میں ضم کیا جائے اور اس بات کی جمایت کی کہ عرب نقافت کو جس کو وہ اسلامی کہتے تھے اس کی خالصیت کو برقرار رکھا جائے۔ اس کا بھیجہ یہ ہوا کہ وہ تمام دانشور کہ جو روشن خیال اور لبرل نظریات رکھتے تھے انہیں زندیق یا مانی اور مزوک کے پیروکار کہ کریا تو قتل کر دیا گیا یا ان کی زبان بندی کر دی گئ انہیں میں ہے ابن مقفع تھا ، جو کہ مجوی ہے مسلمان ہوا تھا ، اور جس کو عربی زبان پر انہیں میں ہے ابن مقفی کہ وہ اہل زبان کی غلطیاں نکالا کرتا تھا ، علماء کے اس رویہ کی اس قدر مہارت تھی کہ وہ اہل زبان کی غلطیاں نکالا کرتا تھا ، علماء کے اس رویہ کی اور اے ایک دائرے میں محدود کر دیا۔

تبدیلی اور جدیدیت کی اس خالفت کی وجہ سے علماء اور دانشوروں میں ایک ایسا
تصادم شروع ہوا کہ جو پوری اسلامی تاریخ میں جاری رہا اور آج بھی جاری ہے۔
چونکہ وہ حکومت کے انظامیہ کا ایک حصہ شے اس لئے انہوں نے افرادی شخصیات
اور تحریکوں کو جو تبدیلی لانا چاہتی تھیں بیشہ کچل کر رکھ دیا۔ مثلاً معتزلہ کی تحریک اس
وقت تک محفوظ رہی جب تک کہ خلیفہ مامون نے اس کی حمایت کی گر جیسے ہی یہ
ریاست کی جمایت سے محروم ہوئی علماء نے اس تحریک کو جڑ سے اکھاڑ بھینکا۔

اسلامی معاشرہ میں چند روشن خیال اور روایات کے باغی مثلاً ابن سینا ابن روشن ابن روشن خیال اور روایات کے باغی مثلاً ابن سینا ابن روشن اور رازی اس لئے پج گئے کہ انہیں حکمرانوں کی یا با اثر افراد کی جمایت حاصل تھی ورنہ علماء تو ان کے خلاف فتوی دے چکے تھے۔ ہندوستان میں وہی پچھ ابو الفضل اور اس کے خاندان کے شماتھ ہوا کہ جن کی جانوں کے وریے علماء تھے اور اس کی وجہ محض یہ تھی کہ ان کے ذہبی نظریات ان سے مختلف تھے۔ ان کی جان اس وجہ وجہ محض یہ تھی کہ ان کی خان اس وجہ

پالیسی کو ایران میں رضا شاہ اور افغانستان میں امیر حبیب اللہ نے شروع کرنے کی کوشش کی' گر ایک تو ان دونوں شخصیات میں مفاد پرسی تھی' اور پھر علماء کی مخالفت کے آگے یہ نمیں ٹھر سکے اور ان کی اصلاحات بہت جلد ختم ہو گئیں۔

مغربيت

ملمان ملکوں میں حدمدیت کو مغرب سے منسوب کر دیا جاتا ہے اور اس طرح اس کی مخالفت کی کئی وجوہات پیدا ہو جاتی ہیں کیونکہ اکثر مسلمان ممالک مغربی ملکوں کی نو آبادی رہے اور اس دوران میں ان کا مقامی کلچراور روایات نو آبادیا تی عمل میں بری طرح سے متاثر ہوئیں' اس لئے مغرب کی جانب نو آبادیاتی عوام کا روید انتائی ا مخالفانہ ہو گیا' اور وہ اسے ہر لحاظ ہے اپنا دشمن سمجھنے لگے۔ للذا آزادی کے بعد بھی ان ملکوں میں مغرب وشنی کے جذبات عام رہے ان جذبات کو برھکانے اور ہوا دینے میں حکران طبقوں کا بھی ہاتھ رہا' کیونکہ اس طرح سے وہ جمہوریت' لبل ازم' اور رقی پند خیالات و نظریات کو روک کر آمرانه طرز حکومت کو جائز قرار ویت رہے۔ علماء نے بھی مغرب کی مخالفت میں اس لئے بڑھ چڑھ کر حصہ لیا کیونکہ اس عمل کے دوران ان کی حاجی اور معاشی حیثیت متاثر ہوئی تھی' اس لئے انہوں نے مغرب كى مخالفت مين ايك خاص نقطه نظركو اختيار كيا اور مغربي تهذيب و ثقافت اور مغربي نظرمات کو بحثیت اجنبی کے پش کیا کہ جو معلمان معاشرہ کی روایات کے خلاف ہے' ا اس طرح انہوں نے جمہوریت کبل ازم اور سیکولرازم کو اسلام کا دہمن بنا کر اس کے خلاف بروپیگنٹرہ کیا اور اس کے رشتے الحاد سے ملا دیئے۔ اس کا مقصد یہ تھا کہ اوگوں کے برہی عذبات کو ابھار کر مغرب کے ترقی پند نظریات کو روک ویا جائے۔

اس طرح سے مخالفت میں ان کے اور حکمران طبقوں کے خیالات ایک جیسے ہو گئے

اور اس ہے آمرانہ حکومتوں کو متحکم ہونے میں مدد مل گئی۔

اس کے علاوہ علاء نے مغربی تہذیب کو غیراخلاقی قرار دیتے ہوئے اس بات پر
زور دیا کہ ان کے معاشرہ میں عورتوں اور مردوں کے درمیان کوئی تمیز باقی نہیں رہی
اور جنسی میل ملاپ نے ان میں فحاشی و عربانی کو فروغ دیا' ایک مغربی عالم عبداسلام
نے مغربی تہذیب پر تنقید کرتے ہوئے لکھا کہ ''انہوں نے زنا کاری' الحاد' فحاشی و
عربانی' جمل گرانا' اور سود کا لینا' جائز و قانونی قرار دے دیا ہے۔ ان کے ہاں محد اور
ایمان دالے میں کوئی ہمیز باقی نہیں رہی ہے' اور نہ ہی چرچ کے بنانے دالے اور
چکلہ بنانے دالوں میں کوئی فرق ہے''۔

یہ نقطہ نظر تمام علاء نے اختیار کر رکھا ہے اور مغربی تنڈیب کے ظاف ان کا پروپیگنڈہ میں ہے کہ وہ اخلاقی طور پر گمراہ ہیں۔ اس سلسلہ میں وہ آزاوانہ جنسی اختلاط کو سب سے زیاوہ مورو الزام تھمراتے ہیں۔ اس سلسلہ میں ولچیپ بات یہ ہے کہ جب می لوگ مغرب جاتے ہیں اور وہاں صفائی کوگوں کی ایمانداری اور ان کا نظم و ضبط ویکھتے ہیں کو ویتے ہیں کہ ویتے ہیں کو ویتے کے بجائے یہ ولیل دیتے ہیں کہ اہل مغرب ان اسلامی تعلیمات پر عمل کر رہے ہیں جو کہ مسلمانوں نے جھوڑ وی ہیں۔

اس پروپیگنٹرہ کا بتیجہ سے کہ مغرب زدہ ہونا' یا آزاد خیال ہونا' ہمارے معاشرے میں منفی طور پر استعال ہوتا ہے' اور اس کو حقارت سے استعال کیا جاتا ہے' اور جو لوگ مغرب زدہ ہوتے ہیں انہیں معاشرہ سے علیحدہ سمجھا جاتا ہے' اور ایک طرح سے وہ معاشرہ کے غدار ہوتے ہیں کہ جنہوں نے اپنی ثقافت و روایات کو

چھوڑ کر اجنبی ' وہمن تہذیب کو اختیار کیا۔ للذا وہ عورتیں جو کہ اپنے حقوق کے لئے جنگ کر رہی ہیں ' ان کی جنگ اپنی روایات و اقدار کے خلاف ہے کہ جنہوں نے انسین غلام بنا رکھا ہے للذا یہ عورتیں ''مغرب زدہ خواتین'' کملاتی ہیں ' اور اس طرح انسین معاشرہ کا غدار سمجھ کر ان کے حقوق کی جدوجید کو روکا جاتا ہے 'کیونکہ وہ ان حقوق کا مطالبہ کر رہی ہیں کہ جو ہماری ثقافت و روایات میں نہیں ہیں۔

یمی صورت حال جمہوری نظام حکومت 'اور روشن خیال نظریات کی ہے کہ جنہیں علماء مغربی کمہ کر رو کر دیتے ہیں 'اور ان میں اور احلام میں تفنادات و طونڈتے ہیں 'علماء کا نقط نظریہ ہے کہ اگر ان نظریات کو اختیار کر لیا گیا تو اس کی وجہ سے ہماری شاخت خم ہو جائے گی اور ہم ایک ایسی ثقافت میں ضم ہو جائیں گے کہ جو ہمارے لئے اجنبی ہے۔

#### علماء اور مغربی ٹیکنالوجی

علماء مغربی تمذیب کی مخالفت نظریات و افکار کے تعلق سے تو کرتے ہیں 'کیکن جب مغربی مخیاب دور اس کی ایجادات کا سوال آیا ہے تو وہ یہ بھول جاتے ہیں کہ یہ بھی اسی مغربی تمذیب کی پیداوار ہیں کہ جس کو وہ اپنا دشمن گردانتے ہیں چو تکہ ان ایجادات کا تعلق انسانی سمولتوں' آرام' اور آسائٹوں سے ہوتا ہے' اس لئے علماء کو ان کے اختیار کرنے پر اب کوئی اعتراض نہیں رہا ہے۔

اگرچہ ہمارے علماء کو میہ پہتہ نہیں ہوتا ہے کہ ان سائنسی ایجادات کے پیچھے کون سے عوامل ہیں یا ان کی بناوٹ اور سیمنیک کیا ہے؟ گرمیہ ایجادات ان کے لئے اس کے خودمند ہوگئ ہیں کہ وہ ان کے ذریعہ اپنے خیالات و نظریات کا پروپیگنڈا کرتے

# ہیں۔ مثلاً لاؤڈ اسپیکر کہ جے ابتداء میں حرام قرار دے دیا گیا تھا اب وہی لاؤڈ اسپیکر

علماء كے لئے ايك ايما آلہ ہے كہ جس كے ذريعہ وہ اپنے وعظوں كو پورے محلے ميں زبرد تى ساتے ہيں' اس كے ذريعہ جو شوروغل پھيلا ہے وہ اس لئے جائز ہے كہ وہ اس لئے جائز ہے كہ وہ اس لئے اس كے خلاف بولنے كى كوئى جرات بھى نہيں كر سكتا ہے۔

کیسٹس اور وڈیو ووسری مغربی ایجادات ہیں کہ جن کو نہ ہی جماعتیں اور علاء استعال کرتے ہیں اب ان کے ذریعہ ان کا پیغام ملک کے کونے کونے میں بہنچایا جاتا ہے۔ ان وونوں کا استعال امران میں شاہ کے ظلاف ہوا' اور خمینی کے وعظ اور ان کے پیغامات کو ان کے ذریعہ امرانی عوام تک پہنچایا گیا۔

یورپ میں سائنس اور نیکنالوجی کے درمیان اور ساجی و ثقافتی و معاشی نظریات کے درمیان ایک رشتہ ہے ' اس لئے وہاں پر نئی ایجادات ان کی برهتی ' پھیلتی ضروریات اور نقاضوں کو پورا کرتی ہیں ایک ترقی یافتہ معاشرہ میں یہ ایجادات ترقی کی علامتیں بن جاتی ہیں ' لیکن ایک پس ماندہ معاشرہ میں کی ایجادات رجعت پرستوں کے ہاتھوں استعال ہو کر معاشرہ کو اور زیادہ کی ماندہ بنا دیتی ہیں

اس لئے علماء ایک طرف تو مغربی ایجادات کو اپنی سمولتوں "سائٹوں اور پردپیگنڈے کے لئے استعال کرتے ہیں "گر دو سری طرف وہ ان نظریات و افکار اور سیای نظام کے خالف ہیں کہ جنہوں نے مغرب کونہ صرف ساجی و معاثی بلکہ سائنی طور پر ترقی یافتہ بنایا "اور ای وجہ سے یہ ممکن ہوا کہ یہ ایجادات ہو سکیں۔ اگر مغرب کا معاشرہ جہوری " یکولر اور لبل نہیں ہو تا " تو سائنی طور پر بھی وہ ان ایجادات کو رواج شمیں وے سکتا تھا "کیونکہ چاہے وہ سائندان ہو " یا مفکر " تخلیقی کام

کرنے کے لئے ضروری ہے کہ اس کو رواواری اور آزادی کا ماحول طے۔
ہمارے علماء کا خیال ہیہ ہے کہ مغربی نظام زندگی اور سائنس و ٹیکنالوجی دو مختلف چیزیں ہیں اس لئے ایک کو تو رو کر دیا جائے 'اور دوسرے کو اختیار کر لیا جائے 'لیکن اگر صرف ٹیکنالوجی کو اختیار کیا اور ذہنی ترقی کی طرف توجہ نہیں دی تو یہ ہمارے معاشرہ کو مغرب کا غلام بنا دے گی 'اور ہماری اپن صلاحیں دب کر ختم ہو جائیں گی۔

3 - 3 5 4 12 3 - 2 1 7 8 celel ( ) lec 7 1/12 8 19 6 -

سائر الم سي الم الما الما و سي الدر المان المي الدر المي و شير المرا الم المرا الم المرا الم المرا الم المرا المر

# علماء اور سماجی بهبود

ایسٹ انڈیا کمپنی کے دور اقدار میں 'ہندوستان میں عیسائی مشنریوں کی سرگرمیوں
کا آغاز ہوا جس کی وجہ سے ہندوؤں اور مسلمانوں میں سے جذبہ پیدا ہوا کہ وہ اپنے
اپنے ندہب کا دفاع کریں ۔ اس مقصد کے لئے دونوں نداہب کے عالموں نے ایک
طرف تو ندہی تنظیمیں بنائمیں' اور دوسری طرف مناظروں کے ذریعے اپنے ندہب کی
سپائی کو ثابت کرنے کا سلسلہ شروع کیا ۔ اگرچہ انہوں نے عیسائی مشنریوں سے بیہ تو
ضرور سکھا کہ ذہب کی تبلیغ اور اس کے دفاع کے لئے باقاعدہ منظم ہو کر کام کیا
جائے' گر مشتریوں کے جس پہلو کو انہوں نے نظر انداز کر دیا وہ ساجی بہود کے کام شے

مثل مشزیوں نے ساجی بہود کے کام ایک تو اس لئے کئے کہ اس طرح سے وہ لوگوں سے رابط قائم کرکے ان کی جمدردیاں حاصل کرنا چاہتے تھے۔ مگریہ بھی حقیقت ہدردیوں کا بھی جذب کے ساتھ ساتھ انسانی جمدردیوں کا بھی جذب شامل ہوا کر تا تھا۔ انہوں نے خصوصیت سے تعلیم اور صحت کے سلسلہ میں جو کام کئے شامل ہوا کر تا تھا۔ انہوں نے خصوصیت سے تعلیم اور صحت کے سلسلہ میں جو کام کئے

اس کا فائدہ غریبون کو ہوا کیونکہ اب تک ان دونوں نعتوں سے صرف امراء ہی فائدہ

#### الهاتي تي-

مشنریوں کے سابی بہود کے کاموں کی وجہ سے ہندوستان میں روایتی عوامی بہود کا تصور بری طرح متاثر ہوا' کیونکہ اب تک لوگوں کی مدد ان پر ترس کھا کر کی جاتی تھی اور انہیں جو کچھ بھی دیا جاتا تھا وہ خیرات و صدقے کی شکل میں ہوتا تھا' اس لئے غریب لوگوں کو اپنی غربت اور مختاجی کا احساس ہوتا تھا۔ معاشرہ میں ایسے اداروں کا وجود نہیں تھا کہ جو لوگوں کی خدمت کریں' اور جہاں فرد کی اہمیت نہ ہو بلکہ ادارے کی اہمیت ہو۔

یماں سے سوال پیدا ہوتا ہے کہ عیسائی فدہب کے فدہمی سربراہوں اور مبلغوں کی طرح ہمارے علاء نے ساجی بہود کے کاموں کی کیوں اہمیت نہیں دی' اور اپی تمام توانائی کو فدہب کے دفاع اور تبلیغ میں صرف کیا؟ اس کی وجہ تو عیسائیت اور اسلام کی بنیاد میں ہے - عیسائیت روی امپاڑ کے ذیر سامیہ پیدا ہوئی' اور اس کو ماننے والے بھی اس دور میں غریب اور مظلوم لوگ تھے - اس لئے ان کی بنیاد ہی میں مظلومیت کے اس دور میں غریب اور مظلوم لوگ تھے - اس لئے ان کی بنیاد ہی میں مظلومیت کے احساسات ہیں- اس کے برعس اسلام فتوحات اور طاقت کے سامیہ میں پروان چڑھا' اور فاقین نے لوگوں کو بردر تلوار مسلمان نہیں کیا بلکہ لوگ خود اس لئے مسلمان میں مونوں کے روبیہ میں وفوں کے روبیہ میں فرق تھا؛ عیسائی غریوں کی خدمت کر کے ان کا دل جیتنا چاہتے تھے' اور مسلمان مبلغین فرق تھا؛ عیسائی غریوں کی خدمت کر کے ان کا دل جیتنا چاہتے تھے' اور مسلمان مبلغین اپنے ندہب کی سچائی خابت کر کے لوگوں کو اپنی طرف راغب کرنا چاہتے تھے۔

اس لئے مسلمان علاء میں صرف دین کا علم تھا' اور ای کو وہ بطور پیشہ اختیار کرنا علیہ تھے' جبکہ اس کے برعکس مشنریوں میں ڈاکٹر' انجینئر' سائنسدان اور مختلف پیشوں سے تعلق رکھنے والے لوگ ہوتے تھے' جو اپنی پیشہ ورانہ سرگرمیوں اور فرہب کو یکجا

کر کے لوگوں سے رابطہ کرتے تھے۔ اگرچہ اس کی تقلید کرتے ہوئے اس بات کی کوشش ضرور کی گئی کہ علماء کو کوئی پیشہ سکھایا جائے 'گر اس میں زیادہ کامیابی نہیں ہوئی 'مثلاً دیوبند کے ابتدائی دنوں میں وہاں طالب علموں کو مختلف پیشوں میں تربیت دینے کا سلسلہ شروع ہوا 'گر طلباء نے اے اپنی شان کے خلاف جانا اور اس میں دلچیی نہیں لی 'جس کی وجہ سے یہ سلسلہ ترک کرنا پڑا۔

ہمارے علماء میں دین کے علم کے بعد ایک قشم کی رعونت آ جاتی ہے اور وہ لوگوں کو جابل اور ذہب ہے بیگانہ سمجھتے ہوئے ان سے نفرت کرنے لگتے ہیں' اس لئے ان کے اور لوگوں کے درمیان خلیج برحتی رہتی ہے' اور ان کی ساری توجہ اس پر ہوتی ہے کہ لوگوں کو دین کے راستہ پر کیے لایا جائے' اس مقصد کے لئے وہ قطعی اس راستہ کو اختیار نہیں کرتے کہ جو عیسائی مشزیوں نے اختیار کیا ہے' یعنی ساجی بہود کے کاموں میں ویجیی۔

نو آبادیاتی دور سے علماء نے ذہب کے بعد سیاست میں دلچی لینا شروع کر دی اور کے بعد سیاست میں دلچی لینا شروع کر دی کے کونکہ ان کا بیہ خیال تھا کہ وہ شریعت کا نفاذ اس وقت کر سکتے ہیں کہ جب ان کے پاس طاقت ہو گی۔ اس لئے ابتداء میں تو انہوں نے سیاسی پارٹیوں میں شرکت کی مگر بعد میں اپنی سیاس جماعتیں بھی بنائیں۔ ذہب اور سیاست کے اس اشحاد میں انہوں نے سابی بہود کو بالکل نظر انداز کر دیا۔

پاکتان بننے کے بعد بھی ان دینی اور سای جماعتوں کی یمی پالیسی ہے کہ کس طرح سے اقتدار پر قبضہ کیا جائے۔ اس مقصد کے حصول کے لئے وہ اسلام خطرے میں ہے کا نعرہ لگا کر لوگوں کے جذبات کو ابھارتے ہیں۔ گر انہوں نے ساجی بہود کے ذریعہ' اور لوگوں کی خدمت کر کے ان کی جمایت حاصل کرنے کی کوشش نہیں گی۔ اس کے پس منظر میں جو ذہنیت کام کر رہی ہے وہ یہ کہ علماء خود کو لیڈر اور رہنما سمجھتے

کئے قربانی دینی چاہئے' اور ان کی سربر سق کرنی چاہئے کیونکہ رہنما خود مجھی لوگوں کی خدمت نہیں کرتے۔

はからかられるよれてしない

The state of the s

کی بھی مسلمان ملک میں معاشرہ جب بھی کی بران سے دو چار ہوتا ہے یا اندرونی و بیرونی خطرات میں گھر جاتا ہے تو اس وقت اس کی شدید خواہش ہوتی ہے کہ تمام مسلمان ممالک متحدہ ہو جائیں' اور مسلمان اقوام تمام اختلافات کو منا کر ایک امہ بن جائیں' اس سلسلہ میں بھشہ یہ ولیل دی جاتی ہے کہ ماضی میں مسلمان ایک قوم تھی' اور جب تک وہ متحد رہے ونیا پر حکومت کی' گرجیے ہی ان میں اختلافات قوم تھی' اور جب تک وہ متحد رہے ونیا پر حکومت کی' گرجیے ہی ان میں اختلافات ابھرے' امہ فکڑے کوڑے ہو گئی' اس کے ساتھ اس کا زوال بھی ہو گیا اس لئے اگر ابھی کی طرح آج بھی یہ سب مل جائیں اور نیل کے ساتھ سے لے کر تابہ خاک کا شغر ایک ہو جائیں تو دنیا میں انقلاب لایا جا سکتا ہے۔

مسلم امه اور اس کے اتحاد کے بارے میں ہماری تاریخی غلط فہمیاں ہیں کیونکہ جمال تک ابتدائی دور میں مسلم امه کا تعلق ہے ، وہ ہمیشہ سے اندرونی طور پر اختلافات کا شکار رہی۔ سیای گروہ بندیاں ، فرقے ، عقائد کا اختلاف ، اور ساجی و سیاسی اختلافات



جماعتوں اور گروپوں کو معاشی و ساسی مفادات نے جکڑے رکھا' مگر جیسے ہی بیہ مفادات کمزور ہوئے مسلم امد کا اتحاد اس کے ساتھ بکھر کیا۔

مسلم امد کا پہلا دور وہ تھا کہ جس میں عربوں کا اتحاد قائم ہوا اور اس طرح قائلی شاخت کو کرور کرکے ان میں عرب شاخت کو اسلام کے ذریعہ قائم کیا گیا، لیکن جب شام عراق اور ایران فتح ہوئے تو یماں کے مقامی باشندوں نے مسلمان ہونے کے بعد مسلم امد میں شمولیت کرتی چاہی، گر اس کی زبردست مخالفت عربوں کی جانب ہوئی جو ان لوگوں کو اپنے میں شامل کرکے انہیں برابر کا ساجی مقام دینے پر تیار نہیں تھے، اس وجہ سے عربوں اور غیر عربوں کے درمیان ایک فرق قائم ہو گیا، اور ان غیر عربوں کے درمیان ایک فرق قائم ہو گیا، اور کی تخریک چلائی۔ جس میں انہوں کی اکثریت تھی عربوں کے خلاف شعوبیہ یا قومیت کی تھافتی کی تخریک چلائی۔ جس میں انہوں نے عرب برتری کو رد کرتے ہوئے اپنی ثقافتی کی تخریک چلائی۔ جس میں انہوں نے عرب برتری کو رد کرتے ہوئے اپنی ثقافتی کہ عرب دور حکومت کا عبامی زوال کے ساتھ خاتمہ ہو گیا اور اس کی جگہ ایرانی و کرکے خوب دور کومت کا عبامی زوال کے ساتھ خاتمہ ہو گیا اور اس کی جگہ ایرانی و کے بعد ایرانی قومی تحریک اور زیادہ شدت سے ابھری اور روس نے عربوں کی سیاسی فی بیرتری کو ختم کر دیا۔

ان جذبات کی عکای فردوی نے شاہنامہ میں کی ہے 'جس نے ایران کے قدیم بادشاہوں کی تاریخ کو منظور کرکے ایرانیوں میں تاریخی شعور کو گرا کیا 'اس نے عربوں کی فتح ایران کا ذکر برے افسوس اور صدمہ کے ساتھ کیا ہے اس لئے فردوی کا شاہنامہ ایران کے طبقہ اعلیٰ کے لئے ایک شاہکار بن گیا جو ان میں قوی و فخرو مبابات ے بچی رہی کہ اکبر نے انہیں تحفظ فراہم کیا' اور اس کے دربار میں انہیں ہے مواقع طے کہ وہ اپنے نظریات کا پوری طرح ہے اظہار کر عیس۔ گر جیسے ہی اکبر کی آئیسی بند ہوئی۔ لبرل ازم اور ترقی پندی کے نظریات بھی اس کے ساتھ ختم ہو گئے علاء نے صرف لبرل اور ترقی پند خیالات ہی کی مخالفت نہیں کی بلکہ انہوں نے مخلف نذہبی فرقوں کے مذہبی عقائد میں تبدیلی کی بھی مخالفت کی۔ مثلاً ہندوستان میں مہدی جونیوری کہ جنہوں نے اصلاحی اور احیاء کی تحریک شروع کی تھی' اس پر علماء نے شدت سے تقید کی اور ان کے پیروکاروں پر سخت ظلم و ستم ڈھائے۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ ایسی تحریک نظریات کا پر چار کرنے لگیں' اور اپنی تحریوں نے ہوا کہ ایسی تحقید کی اور ان کے پیروکاروں پر سخت ظلم و ستم ڈھائے۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ ایسی تحریکیں خفیہ طور پر اپنے نظریات کا پر چار کرنے لگیں' اور اپنی تحریوں نے کو بھی خفیہ طور پر پھیلانے لگیں۔ مثلاً اخوان الصفا کے مصنفین کہ جنہوں نے عظلیت کا پر چار کیا اور بختلف موضوعات پر لکھا' انہوں نے اپنے نام خفیہ رکھے تا کہ عقلیت کا پر چار کیا اور بختلف موضوعات پر لکھا' انہوں نے اپنے نام خفیہ رکھے تا کہ وہ علماء کی مخالفت سے محفوظ رہیں۔

جو ماضی میں ہوا ہوہی کچھ آج بھی ہو رہا ہے۔ مسلمانوں کی ریاسیں کہ جمال جمہوریت کا نام و نشان نہیں ہے ، وہاں یا تو بادشاہیں ہیں یا آمرانہ اور فوجی حکومتیں اللذا یہ ان کے مفاد میں ہے کہ وہ غرجب کے نام پر علماء کی جمایت کریں تا کہ انہیں عوام کی نظروں میں جائز و قانونی حکومت کی سند مل جائے۔ یماں پر ان حکومتوں اور علماء کے مفادات ایک ہو جاتے ہیں 'کونکہ دونوں جدیدیت اور تبدیلی کے رجمانات کو اپنے کے خطرناک سمجھتے ہیں 'اور انہیں غرجب کا نام لے کر روکنا چاہتے ہیں۔ پہلی اپنے کے خطرناک سمجھتے ہیں 'اور انہیں غرجب کا نام لے کر روکنا چاہتے ہیں۔ پہلی ایک عظیم کے بعد ترکی میں اس کے خلاف مصطفیٰ کمال پاشا نے عملی قدم اٹھایا تھا اور خلافت و سلطنت کے تمام نشانات کو مثا کر علماء کے افتدار کو ختم کرکے سکولر ترکی کی بنیاد ڈالی تھی کہ جو اب تک کی نہ کی شکل میں چل رہی ہے۔ اس کی اس



پھر انہوں نے عربی نقافت کے مقابلہ میں اپنی نقافتی برتری پر زور دیا' اور اس لئے انہوں نے مولانا رومی کی مثنوی کو ''قرآن در زبان پیلوی'' کما' ایرانی دا نشوروں نے قدیم ایران کی شان و شوکت کا احیاء کرکے اس میں اپنی شناخت تلاش کی- اس طرح مسلمان ہوتے ہوئے بھی عرب اور ایرانی دو علیحدہ قومیں رہیں-

ہیں عمل دوسری اقوام اور نیلی جماعتوں میں ہوا کہ اسلام لانے کے بعد بھی انہوں نے اپنی ثقافتی روایات کو برقرار رکھا' اور انہیں اسلام کے ساتھ ضم کر دیا۔
اس وجہ سے اسلام' مختلف ثقافتی حالات میں ارتقاء پذیر ہوا' اور اس کی مناسبت سے اس کی شکل و ساخت بدلتی رہی۔ چنانچہ آج ہر اسلامی ملک میں اسلام مختلف ثقافتی شکل میں ہے' اور ہر ملک و قوم ذہب کے ایک ہونے کے باوجود علیحدہ سے اپنی شاخت کو برقرار رکھے ہوئے ہے۔

جب نو آبادیا تی دور میں سلمان ممالک یورپی مملکوں کی نو آبادیات بنے تو اس کے خلاف جمال الدین افغانی نے پان اسلام ازم کے نام سے ایک تحریک چلائی جس کا مقصد یہ تھا کہ تمام سلمان ممالک متحد ہو کر یورپی استعار کے خلاف جدوجمد کریں۔ چونکہ اس وقت عثانی حکومت کے زیر اقتدار مشرق وسطی کے ممالک تھے، اس لئے اس کے لئے پان اسلام ازم کی تحریک مفید تھی، کیونکہ اس طرح سے عرب ممالک مغرب کے خلاف عثانی حکومت کے حامی بن جاتے، لیکن یہ تحریک خود عرب ملکوں کے لئے کہ جو عثانی حکومت کے ماتحت تھے اور اسے ایک نو آبادیا تی طاقت سمجھتے تھے، مفید نہیں تھی، اور اس کے ذریعہ وہ عثانی حکومت کے اقتدار کو تشلیم کرنے یہ مجبور تھے، اور اس کے خلاف کوئی مزاحمت نہیں کر کئے تھے، کیونکہ وہ

مسلمان تھے اور خلیفہ کے خلاف بغاوت نہ جب کے خلاف ہوتی' اس لئے انہوں نے پان اسلام ازم کو رد کر کے اس کی جگہ قوم پر سی کو اختیار کیا تاکہ تمام عربوں کو متحد کرکے عثانی خلافت سے آزادی کی جنگ لڑ سکیں۔

دو سری جنگ عظیم کے بعد جب مسلمان ممالک آزاد ہوئے تو انہوں نے یورپی طرز پر قوی ریاست کی تشکیل دی اور اس طرح جغرافیائی طور پر مختلف اقوام وجود میں آئیں ' قومیت کی تشکیل کے اس عمل میں مصری ' عراقی ' مراکثی ' اور ایرانی علیحدہ علیحدہ شاخت رکھتے ہیں ' اور ان کی ذہبی شاخت اس کے بعد آتی ہے۔

چونکہ ہر قوم کے اپنے مفادات ہوتے ہیں' اس لئے وہ ان کا تحفظ چاہتی ہے'
اور ان مفادات کو قربان کرکے وہ اپنا نقصان کرنا نہیں چاہتی ہے' اس لئے جب مصر
کے انور سادات نے دیکھا کہ مصر کا مفاد اسرائیل کو تشلیم کرنے ہیں ہے تو اس نے
دوسرے مسلمان ممالک کے جذبات کی پرواہ نہیں کی' اور آج دوسرے عرب ممالک
بھی اپنے مفادات کی خاطر اسرائیل کو تشلیم کرنے پر تیار ہیں' اور اس سلسلہ میں
انہیں فلسطین کے عوام کی کوئی پرواہ نہیں۔

اس لئے جہان تک مسلم امد کا سوال ہے ہیہ صرف ہمارے ذہنوں اور تصورات میں ہے اور اس کا حقیقت ہے کوئی تعلق نہیں ہے ہیہ نہ آج ہے اور نہ ہی ماضی میں اس کا کوئی وجود تھا۔ سال عادر عند عناف بناوت عب عقاف بول الل لا المول ا

پان اسلام ازم کو رو کسان کی چلد توم پری کو احقیار ایو با کسام عودل تو محد کریکه مثان خلافت سے آزادی کی جنگ او سکین۔

دو سرى بنگ علىم كے بدد بنب سلك مالك آزاد بدئة قر افسول في يور في الحول من يور في الحول من يور في الحوام وجود الحوام وجود من الحوام الحوام الحوام وجود من الحوام الحوا

چائے ہر قوم کے اپنے مفاوات ہوتے ہیں' اس کے دو ان کا تخط چاہتی ہے'
اور ان مفاوات کو قربان کرے دو ان فقسان کرنا تھی چاہتی ہے' اس کے جب سے

آ انور مادات نے دیکھا کہ صوبالا مفاد امرائیل کو حلیم کرنے ہیں ہے تو اس کے

دو سرے ملمان مماک کے جذبات کی بداء تھی کی' اور آئی دو سے حرب مماک ہی اپنے مفادات کی فاط امرائیل کو حکیم کرئے پر تیار میں' اور اس شک ہی استی مفادات کی فاط امرائیل کو حکیم کرئے پر تیار میں اور اس شک ہی استی مفاد کر دوری کوئی سے دوری کوئی دوری اور اس شک ہی

اس كي بال على المراد كا موال به يه موف المار مد التمال المراقة والته المعالية المراد الله المعالية المراد الله المثل المثل بها يه الله الله المراد الله المثل المثل المثل المراد الله المثل المراد الله المثل المثل المراد الله المراد الله المثل المراد الله المراد المراد الله المراد المراد المراد الله المراد الله المراد الله المراد الله المراد الله المراد الله المراد المرد المراد المراد المراد المراد المراد المراد

## انتخاب

اسلامی معاشرے کی تاریخ میں ہمیں تین رجحانات طح بین: شریعت طریقت اور روش خیالی- علماء نے ابتداء ہی سے حکومت میں شمولیت کے ذریعہ یا حکومت سے باہر رہتے ہوئے اس بات کی کوشش کی کہ اسلامی معاشرے میں شریعت کا نفاذ ہونا چاہیے۔ اس سلسلہ میں ان کا روبیہ بھیہ سے متشدد رہا اور انہوں نے طاقت و جر کے ذرایعہ شریعی قوانین کا نفاذ جاہا۔ چونکہ علماء کا ذہن ایک خاص فریم ورک میں تھا اس لئے وہ اس سے باہر نکلنے پر تیار نہیں تھے' اور وقت کی تبدیلیوں' نے تقاضوں' اور چیلنجوں سے واقف نہیں تھے اس وجہ سے حکم انوں اور ان کے درمیان عملی طور یر اختلاف رہا۔ اس کی وجہ سے تھی کہ حکمرانوں کی ذمہ داریاں بالکل مختلف تھیں' حکومت کو قائم رکھنے اور رعیت کی خوش حالی' اور ملک میں امن و امان قائم رکھنے كے لئے انس ايے اقدامات لينے رئے تھے كہ جو شريعت كے خلاف ہوتے تھے۔ اس لئے انہوں نے علماء کے ساتھ مفاہمت کا راستہ اختیار کرلیا تھا اور وہ بیہ تھا کہ ندہبی معاملات میں انہیں اختیارات دے دیئے تھے مگر سیاسی امور میں انہوں نے اپنی حاكميت كو برقرار ركھا' مثلاً علاء الدين نے باغيوں كو سخت سزائيں ديں اور جب اس کے دربار کے عالم قاضی سغیث نے ان سزاؤں کو شریعت کے خلاف کما تو اس نے اس سے اختلاف کیا کوئکہ اس کے نقطہ نظر سے بغاوتوں کے خاتمہ کے لئے ان سزاؤں پر عمل ہونا ضروری تھا۔

اس لئے بادشاہوں نے اپنی شان و شوکت اور دبدبہ کے لئے ایرانی نظریہ

بادشاہت کو اختیار کر لیا' اور اس معاملہ میں شریعت کی کوئی پرواہ نہیں گی' یہی اور انہیں اور انہیں اور انہیں اور انہیں این غیر مسلم رعایا کی ضرورت ہوتی تو اے انہوں نے اختیار کیا' اور انہیں عکومت اور افتدار میں شریک بھی کیا۔ ہندوستان میں مسلمان حکمران اس لئے کامیابی عومت کر سے کہ انہوں نے علاء کی راہنمائی کے بجائے کلی طور پر حکمرانی کے طریقوں کو استعمال کیا' اور اس لحاظ ہے اپنی حکومت کو سیکولر بنیادوں پر استوار کیا' اس لئے جن حکمرانوں نے اس سے انجان کیا' ان کے زمانہ میں ملک سیاسی بخرانوں کا شکار ہوا۔ مثلاً فیروز شاہ تغلق' اور اور نگ زیب نے جب جزیہ کو نافذ کیا تو اس

ہندوستان کے دو برے حکم انوں میں جن میں علاء الدین اور اکبر کے نام قابل ذکر ہیں' انہوں نے واضح طور پر شریعت کو مسترد کرکے اپنی پالیسی عملی نقاضوں کے تحت تشکیل دی' اور کی وجہ تھی کہ ان کے دور حکومت میں جو استحکام اور خوش حالی و امن و امان تھا وہ کی اور زمانہ میں نہیں تھا' انہوں نے خصوصیت سے علاء کے اثر و رسوخ کو بالکل ختم کر دیا اور سلطنت کو خالص سیاسی بنیا دوں پر چلایا۔ دو سرے حکم انوں نے اس کے بجائے یہ راستہ اختیار کیا کہ ان سے مفاہمت رکھی' گر انہیں ساسی معاملات میں وخل نہیں وہنے دیا۔

نے معاشرہ میں بیجان اور انتشار پیدا کیا' اور اس کا متیجہ ساسی تاہی کی صورت میں

گر علاء ہندوستان کی تاریخ میں بھشہ انتشار کا باعث رہے' ان کی سے کوشش رہی کہ وہ ندہب کو سیاست پر غالب کر دیں' اس لئے انہیں جب بھی موقع ملا انہوں نے حکومت کی تشکیل میں حصہ لیا۔ چو نکمہ قرون وسطیٰ میں باوشاہ کی ذات ہی سب پھ

ہوتی تھی اس لئے یہ سمجھا جاتا تھا کہ اگر نہ ہی خیالات کے حامل کو بادشاہ بنا دیا جائے تو وہ پورے معاشرے کو ای طرح سے ڈھال لے گا۔ اس لئے یہ علماء جب محمد تغلق اس کی اصلاحات اور اس کے نہ ہی خیالات سے تنگ ہوئے تو انہوں نے اس کے خلاف بغاوتوں میں بھرپور حصہ لیا اور اس کی وفات کے بعد فیروز تغلق کو اس لئے بادشاہ بنانے میں مدد دی کہ وہ ان کی بالیسیوں کو نافذ کرے گا۔ لیکن چند بادشاہوں کو نافذ کرے گا۔ لیکن چند بادشاہوں کے علماء کو حکومت و ریاست میں بھی بھی غلبہ نہیں ہو سکا کیونکہ حکمرانوں کو حکومت چلانے کے لئے جس رواداری کی ضرورت تھی وہ علماء میں مفقود تھی۔

یہ ضرور ہوا کہ علاء کی وجہ سے حکرانوں کو اکثر پریٹانیوں کا سامنا کرنا پڑا' ایک اہم وجہ جس کی وجہ سے ندہی فسادات اور فرقہ وارانہ فضا پیدا ہوتی تھی وہ علاء کا جذبہ تبلیغ تھا' اور جب وہ اختیارات کو استعال کرتے ہوئے کی کو جبرا" مسلمان بنا لیتے' تو اس صورت میں ہندوؤں میں تناؤ بڑھ جا تا تھا۔ مثلاً ۱۹۲۹ء میں سورت شہر میں قاضی نے اس بات کی کوشش کی کہ وہاں کے تاجروں کو مسلمان کرے۔ ان کے مندروں کو ڈھائے' اس نے ایک ہندو مثنی کی ذہروئی ختنہ بھی کروا ڈالی۔ اس کی وجہ سورت کے ہندو تاجروں اور عام ہندو آبادی میں ذہروست جراس چیل گیا' احتجاج سے سورت کے ہندو تاجروں اور عام ہندو آبادی میں ذہروست جراس چیل گیا' احتجاج کے طور پر تاجروں نے دکانیں بند کر دیں اور سورت شہر چھوڑ کر دو شرے شہر چلے کے اور ساتھ ہی میں اورنگ زیب کو خط کے ذریعہ تمام تفصیل کھی' اس پر بادشاہ نے اون ساتھ ہی میں اورنگ زیب کو خط کے ذریعہ تمام تفصیل کھی' اس پر بادشاہ نے قاضی کی سرزنش کی' اور تاجروں کو یقین دلایا کہ ان پر ذہروستی نہیں کی جائے گا۔

لوگوں کو جبراً مسلمان بنانا' ہندو عورت کو بھگا کر اس سے شادی کرنا اور پھر اسے مسلمان بنانا' ان کے نئے مندروں کو ڈھانا' میہ وہ وجوہات تھیں جو ندہبی نفرت و فرقہ

ای چیز کو زبن میں رکھتے ہوئے مسلمان حکرانوں نے ہندوستان میں بھی بھی جی تبلیغ کی سرکاری طور پر سربرستی نہیں کی' اور اس بات کی کوشش کی کہ ہندوؤں کے ذہبی معاملات میں بھی کوئی وخل نہیں ویا جائے۔

اسلامی معاشرے میں علماء کے اس تشدو' تک نظری' اور جرکے ظاف صوفیاء نے بعاوت کی جنہوں نے شریعت کے مقابلہ میں طریقت کو اختیار کیا کہ جس میں سختی و جر نے بجائے رواواری اور قوت برواشت تھی۔ گر ایک لحاظ سے صوفیاء نے شریعت اور اس کے نظام سے بعاوت نہیں کی بلکہ اس نظام سے ہٹ کر اور اس تربیعت اور اس کے بغیر ایک متباول نظام قائم کیا کہ جو لوگوں کو اس تناؤ اور کھنچاؤ سے نجات تبدیل کئے بغیر ایک متباول نظام قائم کیا کہ جو لوگوں کو اس تناؤ اور کھنچاؤ سے نجات دے کر انہیں پناہ گاہ فراہم کر آ تھا' گر انہوں نے نہ تو سیاسی نظام سے نکر کی اور نہ شریعت کی سختی پر تنقید کی' بلکہ ان سے علیمہ ہو کر اپنی پناہ گاہیں تقمیر کر لیس کہ جو لوگوں کو وقتی طور پر سکون تو دے دیتی تھیں' گر بیہ معاشرہ کی زندگی میں کوئی تبدیلی لاتے میں ناکام رہیں۔

چونکہ صوفیاء علماء کے نظام سے علیمدہ ہو گئے تھے اس لئے یہ انہیں اپنا حریف اور رقیب سجھتے تھے اور ان کی عوامی مقبولیت کو پہندیدگی کی نگاہ سے نہیں دیکھتے تھے۔ اس لئے جب بھی انہیں موقع ملٹا تو یہ ان پر تنقید کرنے اور سزا دینے سے نہیں چوکتے بھے' یہ ان کے طریقہ زندگی کو شریعت کے خلاف سبجھتے تھ' ای لئے انہوں نے صوفیاء پر اعتراض کیا کہ وہ ساع کی محفلیں منعقد کرکے شریعت کی خلاف ورزی کرتے ہیں۔ لیکن یہ ان کے خلاف کوئی جارحانہ اقدامات اس لئے نہیں کر سکے' کیونکہ ایک تو ان کے ساتھ یہ عقیدہ منسوب تھا کہ ان کے پاس روحانی قوت ہے' کیونکہ ایک تو ان کی ساتھ یہ عقیدہ منسوب تھا کہ ان کے پاس روحانی قوت ہے' اور جو ان کو نقصان پنچائے گا وہ اس کی سزا پائے گا دوسرے ان کی عوام میں مقبولیت تھی' اور اس لئے حکراں و علماء ایسا کوئی قدم اٹھانے پر تیار نہیں تھے کہ جن سے ان کی مقبولیت کو نقصان پنچ۔

شریعت و طریقت کے ساتھ تیمرا راستہ روش خیالی ' رواداری اور عقلیت کا تھا '
اسلامی معاشرے میں ایسے دانشوروں کی تعداد بھشہ سے کم ربی ہے جو ان نظریات کی
تبلیغ کرتے اور ان میں بھی وہی لوگ کچھ کر سکے کہ جن کی سربرسی کسی حکمراں نے
کی 'اگر ابوالفضل کو اکبر نہیں ملتا تو یہ ناممکن تھا کہ وہ اپنے خیالات کا پرچار کر سکی '
اکبر کے دربار میں ایسے دانشور اکشے ہو گئے تھے جو پھر بھی کسی حکمراں کے دربار میں
جع نہیں ہو سکے۔ اور یہ اکبر کی صلح کل اور رواداری کی پالیسی تھی کہ جس نے مغل
حکومت کو مشحکم بنیادوں پراستوار کیا۔

موجودہ دور میں اسلامی ممالک اور خاص طور سے پاکستان جس صورت حال سے دوچار ہے اس میں ضرورت اس بات کی ہے کہ تاریخ کے تجربات کے بعد وہ اپنا انتخاب کرے کہ کیا اسے علماء کے بتائے ہوئے راستہ پر چل کر پس ماندگی اور رجعت برتی کی طرف جانا ہے یا موجودہ حالات کے تقاضوں کو دیکھتے ہوئے جمہوریت سکولرازم 'اور صنعتی ترقی و روشن خیالی کو اختیار کرنا؟ بوری اسلامی تاریخ میں جب سکولرازم 'اور صنعتی ترقی و روشن خیالی کو اختیار کرنا؟ بوری اسلامی تاریخ میں جب کھی بھی محاصرہ کو نقصانات اٹھانا بڑے '



کا اقتدار ہے۔ شریعت کا نفاذ ہونے کی وجہ سے وہ اپنی بے انتما دولت کے باوجود اتوام عالم میں کوئی با عزت مقام پیدا نہیں کر سکے 'اس کی وجہ بیہ ہے کہ علاء کے متدد روبیہ اور تنگ نظری کی وجہ سے سعودی معاشرہ ایک ایبا معاشرہ ہے کہ جس میں کوئی ثقافت نہیں 'انہوں نے ادب 'شاعری' موسیقی' مصوری' رقص' ادب و آداب' کی میں بھی کوئی تخلیقی کام سر انجام نہیں دیا۔ ذہنی طور پر وہ ایک بخر اور ویران معاشرہ ہے کہ جمال نہ تو عورت کی کوئی عزت ہے نہ وقار' اور نہ ہی جمال انسانی معاشرہ ہے کہ جمال نہ تو عورت کی کوئی عزت ہے نہ وقار' اور نہ ہی جمال انسانی حقوق کا کوئی باس ہے۔ سعودی اور غیر سعودی کی تفریق نے اس معاشرہ کو جنوبی افریقہ سعودی شہری کے ساتھ ہیں اور غیر سعودی سعودی شہری کے ساتھ ہیں اور غیر سعودی منام مجرموں سے زیادہ برتر ہیں اور جب سعودی امراء اس تھٹن سے فرار ہو کر یورپ اور ایشیا کے ملکوں میں عیاشی کے لئے جاتے ہیں تو وہ انتمائی گھٹیا ذہنت کا یورپ اور ایشیا کے ملکوں میں عیاشی کے لئے جاتے ہیں تو وہ انتمائی گھٹیا ذہنت کا مظاہرہ کرتے ہیں۔

اس طرح دو سرے اسلامی ملکوں میں اسلام کا استعال محض سیاسی مقاصد کو حاصل کرنے کے لئے ہو آ ہے ' جب سوڈان میں نمیری نے اپنی آمریت کو برقرار رکھنے کے تمام جیلے ختم کر چکا تھا تو اس نے اسلامی سزاؤں کے ذریعہ اپنی حکومت کی مت وسیع کرنی چاہی ' اور اب وہی کچھ معمر قذافی لیبیا میں کر رہا ہے۔ اپنے جرو تشدد کی ناکامی کے بعد وہ بھی اسلامی سزاؤں میں پناہ لے رہا ہے ' آ کہ اس طرح اپنے مظالم کو اسلامی رنگ دیا جا سے۔

پاکتان میں بھٹو سے لے کر ضیاء الحق' اور موجودہ حکمراں اپنے سیاسی مقاصد کے لئے اسلام کو استعال کر رہے ہیں' اور اس طرح ملک کو مزید مکڑے مکڑے

کرنے میں مصروف ہیں' ندہجی اقلیتوں کے ساتھ ناروا سلوک' معاشی امور میں علاء کی رائے' اور سیاسی مسائل میں ان کے مشورے ملک میں بحران پیدا کر پچے ہیں' اس کے نتیجہ میں نہ تو پاکتانی قوم کا کوئی وجود عمل میں آسکا اور نہ ہی بحیثیت مسلمان کے مسلم امہ کی کوئی تشکیل ہو سکی۔

ضرورت اس بات کی ہے کہ ایک قوم کی تفکیل، قومی ریاست کی بنیادوں پر ہو

کہ جس میں بلا تفریق ندہب سب شریک ہوں، ملک کے سیاسی و معاشی مسائل زمانہ

کی ضرورت اور تقاضوں کے مطابق ہوں۔ ثقافتی سرگرمیوں کا فردغ ہو تا کہ معاشرہ

سے تغدد' بربریت' اور کھنچاؤ ختم ہو' جمہوری نظام اس طرح سے نافذ ہو کہ جس میں عوام کی طاقت ابھر کر آئے اور جاگیرواری تسلط و غلبہ کا خاتمہ ہو' لوگ اپنے میں عوام کی طاقت ابھر کر آئے اور جاگیرواری تسلط و غلبہ کا خاتمہ ہو' لوگ اپنے راہنما کا احتساب کر سیس' اور ان کی غلطیوں کی سرزنش کر سیس سے ملکوں میں قائم ہے' معاشرہ کا خاکہ نہیں بلکہ ایبا معاشرہ ہے کہ حقیقت میں بہت سے ملکوں میں قائم ہے' اور سے بین' محض سوال ہمارے انتخاب کا اور سے ملک ہمارے انتخاب کا اور سے ملک ہمارے لئے سے ماڈل فراہم کر رہے ہیں' محض سوال ہمارے انتخاب کا اور سے ملک ہمارے لئے سے ماڈل فراہم کر رہے ہیں' محض سوال ہمارے انتخاب کا ہمیں اس فتم کا معاشرہ قائم کرنے کی کوئی خواہش ہے؟

Automobile (C.E.). Indiana, 1907 Well at Company of the Company of

enda, Bak familia Pandalaman engonaurun dan

postal (Pragato a manifel) emigrat Blass a sett to temposi kee i

and salarly promise research a control research

## كتابيات

عبدالقادر بد ایونی: منتخب التواریخ- کلکته 1868ء ابو الحن المادردی: الاحکام السطانیه (اردو ترجمه) نفیس اکیڈمی 'کراچی 1968ء نظام الملک طوی: سیاست نامه (اردو ترجمه) نفیس اکیڈمی 'کراچی (؟)

مالك رام: (مرتب) خطبات ابوالكلام آزاد- اردو بإزار لامور (؟)

Ahmad, Aziz (edited): Religion and Society in Pakistan. Leiden 1971

Bashir, Ahmad: Akbar The Great. Lahore 1967.

Cantwell,c.w.s.: The Ulama in the Indian Politics. In:

C.H.Philips: Politics and Society in India. London 1963.

Haq, Mushir: Muslim Politics in Modern India. Meerut 1970.

Lapidus, Ira M: A History of Islamic Societies. Cambridge 1991.

Metcalf, B.D: Islamic Revival in British India: Deoband 1860-1900 Prianceton 1982.

Nanda, B.R: Gandhi: Pan-Islamism, Imperialism and Nationalism. Oxfrd 1989.

Report of the Court Inquiry (Muneer Report) Lahore 1954.

Rizvi, S.A.A: Shah Abdul Aziz. Canberra 1982.

Robinson, Francis: Separatism among Indian Muslims. Cambridge 1979.



E-mail: fictionhouse2004@hotmail.com Ph:042-7249218, 7237430